COMPETENCIAS INTERCULTURALES

Marco conceptual y operativo

|

"‘!ﬁ’.‘-‘!ﬂ"‘?’"’f

NIVERSIDAD

ACIONAL

E COLOMBIA

Organizacion . Catedra UNESCO - dialogo intercultural
de las Naciones Unidas -

para la Educacion, -
la Ciencia y la Cultura .



COMPETENCIAS INTERCULTURALES

Marco conceptual y operativo




Los autores son responsables de la eleccion y la presentacion de los contenidos en este documento y de las opiniones
expresadas en el mismo, las cuales no son necesariamente las de la UNESCO y no comprometen a la Organizacion.

© UNESCO, Intercultural Competences:conceptual and operational framework, 2013.
© Universidad Nacional de Colombia, Catedra UNESCO -Diilogo intercultural, Competencias Inetrculturales: marco

conceptual y operativo, 2017.

o020

HEsta publicacion cuenta con una licencia Creative Commons que permite distribuir, remezclar, retocar, y crear a partir
de esta obra de modo no comercial, siempre y cuando atribuyan crédito y licencien sus nuevas creaciones bajo las

mismas condiciones.

Traduccion del inglés

Jenny Katherine Vargas Tovar

Revision técnica

Jorge Enrique Gonzalez

Disefio y diagramacion

Hanna Isua Barrantes Sinchez



Vi.

TABLA CONTENIDO

Introduccion

Prologo

El reto

Vocabulario conceptual

Una conceptualizacion visual:
El arbol de las Competencias Interculturales

Plan operativo

I. Aclaracion sobre las competencias interculturales
1. Ensefianza de las competencias interculturales
3. Promocion de las competencias interculturales
4. Promulgacion de las competencias interculturales

5. Apoyo a las competencias interculturales

Conclusion



INTRODUCCION

a Catedra UNESCO —Didlogo intercultural de la

Universidad Nacional de Colombia se complace en
presentar al pablico de habla hispana esta edicion de
Competencias interculturales. Se trata de un documento
de enorme importancia para el disefio de propuestas
educativas que tengan por objeto el desarrollo del
aprendizaje intercultural, bajo el supuesto de que en
la época contemporanea no basta con el aprendizaje
tradicional en los procesos de socializacion primaria
y secundarfa, as{ como tampoco resulta suficiente el
aprendizaje para navegar en entornos virtuales.

La enorme diversidad cultural de nuestro mundo
contemporaneo nos compromete con el desarrollo de
competencias para aceptar la presencia de los otros
diversos y aprender a construir opciones de futuro
desde esa alteridad diversa. El planteamiento de
este documento va en la direccion de reconocer las
diferencias entre la convivencia desde el punto de
vista del multiculturalismo, entendido este como una
opcion politica valida que avanza en el reconocimiento
juridico de la diversidad cultural, especialmente
efectivo en entornos politicos asociados a instituciones
democraticas maduras que garanticen la participacion
ciudadana a través de diversos mecanismos, directos
e indirectos, respecto de lo que significan los acuerdos
interculturales, que implican no solo el pleno
reconocimiento de la diferencia, sino la construccion
conjunta de proyectos de vida colectiva con el
correspondiente acondicionamiento o trasformacion
de las instituciones correspondientes.

El desarrollo de competencias interculturales
constituye, entonces, un proceso de aprendizaje
que requiere planteamientos claros respecto a sus
fundamentos conceptuales y las facultades del
entendimiento humano que se ven comprometidas en
ambientes de trabajo educativo interculturales. Desde
ese punto de vista, es fundamental definir con claridad
la importancia del reconocimiento de la diversidad
cultural en sus multiples manifestaciones, asi como
la necesidad de interpretar los Derechos humanos a
la luz de esa diversidad, apuntando en la direccion de

actualizar el contenido universal de esos Derechos
a la luz de la sabiduria de las experiencias de vida
cotidiana que se encuentran en las concepciones éticas
de maltiples expresiones culturales particulares.

Ese planteamiento va en la direccién de la invitacion
de la Direccién general de la UNESCO a construir
las bases de un nuevo humanismo del siglo XXI,
cuyo sintesis la tenemos en el lema «Por lo universal
reconciliado», una de cuyas expresiones mas claras
la encontramos en el pensamiento del poeta Aimé
Césaire:

Hay dos maneras de perderse: por segregacion encerra-
da en lo particular o por disolucién en el universal. Mi
concepcion del Universal es el de un universal enrique-
cido por todo lo particular, por todos los particulares,
coexistencia y profundizacién de todos los particulares.

Este es el principio orientador de la Catedra UNESCO
—Dialogo intercultural de 1a Universidad Nacional de
Colombia, que avanza en la propuesta de construccion
de Universales analogos, esto es, acuerdos desde la
alteridad que se logran gracias al razonamiento
analogico, por medio del dialogo que edifica nuevos
vinculos sociales sin caer en concepciones éticas
univocas, o en la confusion de la multivocidad que
exalta hasta el limite el valor de la diversidad.

En este propodsito hemos encontrado en la propuesta
de Competencias interculturales un marco de trabajo
bien sustentado para clarificar cinco grandes procesos:
en qué consisten; cuales son las principales; como
ensefiarlas; como promoverlas y, finalmente, las
estrategias para mantenerlas y desarrollarlas.

Esperamos que la presentacion en lengua espanola de
este importante documento sirva de insumo basico a
las acciones transformadoras que se orientan por el
dialogo intercultural en la amplia y diversa comunidad
hispanohablante en el mundo.

Jorge Enrique GONZALEZ

Coordinador

Catedra UNESCO -Dialogo intercultural
Universidad Nacional de Colombia

Competencias interculturales = T



. PROLOGO

Todas las culturas vivientes son aptas para la
comunicacion intercultural. La historia de la
humanidad es el relato de esos pasajes. Esto se hace
particularmente evidente en la era de la globalizacion
en la que el horizonte de constante involucramiento
cultural se caracteriza por una diversidad intensificada
de gentes, comunidades e individuos que viven cada
vez mas cercanamente. La creciente diversidad de las
culturas, fluida, dindmica y transformadora, implica
capacidades y competencias especificas para que los
individuos y las sociedades aprendan, reaprendan y
desaprendan a fin de que cumplan sus compromisos
personales y logren la armonia social. Cuando una
cultura es consciente de sus tensiones y limitaciones,
esta puede extender sus horizontes y enriquecer sus
fuentes espirituales e intelectuales al aprender de
visiones alternativas en epistemologia, ética y estética.

UNESCO, como las Naciones Unidas, fue creada
para promover la comprensiéon mutua, la paz, la
democracia y el desarrollo. Su mandato especifico
como agencia especializada es traducir estos objetivos
a la practica cotidiana al cultivar la sensibilidad y
solidaridad interculturales mientras lucha contra la
intolerancia, los estereotipos, la discriminacion, el
discurso del odio y la violencia. Segun la Constitucion
de la UNESCO «la paz debe estar fundada en la
solidaridad intelectual y moral de la especie humanay.
Esto significa que la Organizacién valora y acentta
las capacidades y el potencial humano para vivir
juntos libres e iguales pacificamente, por medio de
sus campos de competencia: educacion, cultura,
ciencias, comunicaciéon e informacién, que son
herramientas transformadoras de la dignidad humana,
de la confianza mutua y de las responsabilidades
compartidas. Ademas, la pregunta constante
permanece como el mejor enfoque para lograr
unidad en la diversidad, o todavia mas, para el logro
de la unidad mas alla de la diversidad a través de la
participacion total en la riqueza infinita de las culturas
del mundo. Esta es la esencia del recientemente
adoptado Programa de accidn para una cultura de paz y
no violencia de l]a UNESCO con un doble objetivor:

8 - Competencias interculturales

resaltar la emergencia de un sentido de pertenencia
a una humanidad fragil, plural y compartida y dar
prominencia a la riqueza de culturas, asi como al
respeto mutuo que debe existir entre ellas con una
vision que facilite una efectiva cultura de paz.

Enfocar la diversidad cultural requiere identificar
y promover el rango mas amplio posible de
competencias, especialmente aquellas que las

sociedades han disefiado y trasmitido a lo largo de
generaciones sucesivas. Porque las interacciones




interculturales han empezado a ser un rasgo constante
de la vida moderna, incluso en las sociedades
mas tradicionales, esta bajo escrutinio la forma
misma en que los individuos y las comunidades
gestionan encuentros con otras culturas. De ahi
la creciente conciencia entre quienes formulan
politicas y la sociedad civil de que las competencias
interculturales pueden constituir una fuente
relevante para ayudar a los individuos a negociar

fronteras culturales por medio de sus encuentros y
experiencias culturales. Ellas empiezan a ser parte

integral de la reflexiéon sobre lo que el informe
UNESCO dirigido por J. Delors (Learning: The
Treasure within, 1996) denomind «aprender a vivir
juntos». Vale decir que aprender es, primero y ante
todo, considerar cualquier asunto, objeto o setr, como
un simbolo para ser descifrado o interpretado.

Las competencias interculturales son habilidades
para navegar acertadamente en ambientes complejos
marcados por la creciente diversidad de gentes, culturas
y estilos de vida, en otros términos, habilidades
para desempenarse «efectiva y apropiadamente al
interactuar con otros lingiistica y culturalmente
diferentes de uno mismo» (Fantini & Tirmizi, 20006).
Como subrayé6 UNESCO en una publicacién previa
(Guidelines on Intercultural Education, 2000b), las escuelas
son un lugar central para educar tales competencias y
habilidades. No obstante, dada su relevancia para la
vida politica y social, el alcance de tales competencias
es mucho mas amplio que la educacion formal.
Ellas tienen que llegar a una nueva generacion de
«ciberciudadanosy, notablemente hombres y mujeres
jovenes con oportunidades inimaginables para
conversaciones globales.

Esta idea fue mas ampliamente desarrollada en el
informe mundial Investing in Cultural Diversity and
Intercultural Dialogne (UNESCO, 2009): “Hay un nuevo
tipo de alfabetizacion, a la par de la importancia de
las habilidades de lectura, escritura y aritmética: /a
alfabetizacion cultural ha empezado a ser el sustento
para el mundo de hoy, una fuente fundamental para
acoplar los multiples lugares que puede tomar la
educacion (de la familia y la tradicién a los medios,
tanto viejos como nuevos, hasta grupos y actividades
informales) y una herramienta indispensable para
trascender el choque de ignorancias. Este puede ser
visto como un amplio conjunto de visiones de mundo,
actitudes y competencias que la gente joven adquiere
para toda la vida.”

Las competencias interculturales buscan liberar a la
gente de su propia légica y dialectos culturales para
involucrarlos con otros y escuchar sus ideas, lo cual
puede implicar pertenecer a uno o mas sistemas
culturales, particularmente si ellos no son valorados

Competencias interculturales - 9



o reconocidos en un contexto socio-politico dado.
Adquirir competencias interculturales es un reto
apasionante dado que nadie esta, naturalmente,
llamado a entender los valores de otros. Este reto es
una oportunidad tnica en la historia de la humanidad.
Oportunidades como esta a veces llevan a redescubrir
la propia identidad bajo formas descifradas de «lo
otrox. Por lo tanto, dichas competencias empoderan
a los grupos participantes y a los individuos, y los
capacita para interactuar con otros con una vision para
conciliar las diferencias, apaciguando los conflictos y
configurando las bases de una coexistencia pacifica.

Con el propésito de promover la comprension y el
aumento del dialogo intercultural conducente ala paz,
la UNESCO (2009) elaboré un estudio comparativo
sobre conceptos, métodos y herramientas relacionados
con las competencias y habilidades interculturales.
Este estudio titulado Promoting understanding and
development of intercultural dialogne and peace ha sefialado
las principales lineas y tendencias del actual debate
sobre competencias interculturales al: i) establecer un
estado de la cuestion de los principales conceptos,
herramientas y métodos que han sido desarrollados y
aplicados exitosamente en el campo de la comunicacion
y la mediacion intercultural; ii) reflexionar sobre las
diversas formas que las sociedades han elaborado para
mediar la diferencia cultural, combatir el prejuicio y
fortalecer la cohesion social; y iii) identificar aquellas
habilidades, competencias e instituciones sociales de
mas amplia aplicabilidad y proponer métodos para
comunicar tales habilidades a comunidades de otros
lugares.

Ademas, fue convocada una reunion de expertos tanto
para discutir los contenidos como las recomendaciones
del mencionado estudio comparativo, con el
objetivo de establecer estrategias adecuadas para su
implementacion. Apoyada en esta larga experiencia,
UNESCO actualmente enriquece el contenido de
las competencias interculturales con los principios
y valores de los derechos humanos. Se espera que
de este ejercicio resulte el desarrollo de un conjunto
de directrices orientadas a normalizar el uso de las
competencias interculturales basadas en los derechos
humanos en varios campos del disefio de politicas.

10 - Competencias interculturales

Las directrices seran acompafiadas de un manual
de entrenamiento para apoyar su implementacion.
Ambos estan planeados para una variedad de actores
e interesados, desde empleados y planificadores
ministeriales hasta autoridades locales y lideres
juveniles.

La presente publicacion busca dirigir este tema de
crucial interés a muchas audiencias en todas las
regiones del mundo. ¢Qué son las competencias
interculturales? spor qué son de tanto interés hoy?—
¢y por qué importan tanto para el mafiana’—.

Con este espiritu, el contenido y la estructura de
esta publicacion brindan un conjunto de ideas y
claves que pueden ser usadas reflexivamente. La
flexible organizacién del cuadernillo permite al
lector apoyarse en amplios conceptos y pautas, de la
maxima autoridad y relevancia para que les encuentre
aplicacion significativa en su contexto.

Nuestro deseo es que las siguientes paginas le brinden
un buen punto de partida sobre la terminologifa basica
necesaria para desarrollar competencias interculturales
y permitir didlogos interculturales, asi como para
delinear la serie de pasos minimamente necesarios
para compartir este conocimiento con muchos otros
de diferentes contextos. Entrenar a un conjunto de
facilitadores, sin importar qué tan cualificados sean,
ha sido juzgado como inadecuado para preservar los
derechos humanos y la paz mundial. Por lo mismo,
es necesario empezar a implementar cambios de
mayor alcance: cada persona precisa competencias
interculturales hoy como resultado de la globalizacion,
y deben hacerse tales esfuerzos para garantizar que
cada uno las adquiera.

UNESCO contintia mas que nunca comprometida
en aumentar la conciencia sobre las competencias
interculturales, asegurando que sean estudiadas,
ensefiadas y promovidas no sélo a nivel tedrico,
sino también como una caja de herramientas
de conocimiento, capacidades y habilidades que
preparen a los individuos para una amplia variedad
de situaciones diversas en la vida cotidiana dentro y
entre nuestras plurales sociedades contemporaneas.



Il. EL RETO

La globalizacién reduce el mundo, poniendo en
contacto, como nunca antes, a un rango mas
amplio de culturas. Inevitablemente, las fronteras
culturales se desplazan, por lo tanto el ritmo de las
transformaciones sociales aumenta. Como resultado,
la diversidad cultural y el contacto intercultural
han empezado a ser hechos de la vida moderna, y
las competencias interculturales han empezado a
ser una respuesta necesaria. La diversidad cultural
sirve como una valiosa fuente de concertacién de
dialogos interculturales de largo plazo, a los cuales
esta intimamente vinculada: ninguna de estas dos
nociones puede prosperar sin la otra. El desarrollo
de competencias interculturales facilita las relaciones
e interacciones entre personas de varios origenes y
culturas, asf como dentro de grupos heterogéneos,
todos ellos necesitan aprender a vivir juntos en paz.
Las competencias interculturales permiten, entre
otras, compartir una conciencia de mismidad y

ué son las competencias
son necesarias en este mundo globalizado que ha
integrado cada vez mas a gente de diferentes contextos? ¢squé
rol desempefian las competencias interculturales —y qué rol
deben jugar— en la configuracion de este mundo?

interculturales y por qué

otredad con mucha mas gente, evitando riesgos como
la reproduccion de estereotipos y la promocion de una
perspectiva esencialista de la cultura.

En este ambiente, la pregunta recurrente es ¢Cémo
coexistir e interactuar en un mundo cada vez mas
interconectado? Al respecto, los documentos de
las Naciones Unidas sobre derechos humanos
son importantes fuentes para el desarrollo de los
contenidos de las competencias interculturales. En
1948, 1a Declaracion universal de los Derechos Humanos fue
el primer instrumento internacional para establecer
una lista extensa de derechos a ser aplicados para
todos los individuos en todas las sociedades y
escenarios, proveyendo asi una base para el manejo
de relaciones entre personas distintas y sus multiples
grupos, especialmente a través de la educacion.
“La edncacion estard dirigida al completo desarrollo de la
personalidad humana y al fortalecimiento del respeto de los
derechos humanos y las libertades fundamentales. Promoverd la
comprension, tolerancia y amistad entre todas las naciones, los
grupos religiosos y raciales y demds actividades de las Naciones

Competencias interculturales = 1



Unidas para el mantenimiento de la paz” (Art. 26, parr. 2).
Asi, las competencias interculturales complementan
los derechos humanos como un catalizador para
promover una cultura de coexistencia pacifica y
armoniosa. Los derechos humanos incluyen:

1. Derechos politicos y civiles (vida, seguridad,
integridad, libertades fundamentales, acceso ala justicia);
2. Derechos sociales, culturales y econémicos
(educacion, salud, trabajo, comida, alojamiento,
participacion en la vida cultural, social y econdmica);
3. Principios fundamentales como: universalidad e
inalienabilidad; indivisibilidad, interrelacionabilidad
e interdependencia, equidad y no discriminacion
(derechos de las mujeres, de indigenas, de los nifos,
de personas con discapacidades, de trabajadores
migrantes), participacion e inclusion, rendicion de
cuentas y Estado de derecho.

4. Derechos colectivos e individuales (libre
determinacién, desarrollo, ambiente, derechos de
pertenencia a grupos indigenas y otros, libertad de
expresion religiosa).

5. Elementos y dimensiones: disponibilidad,
accesibilidad, adaptabilidad, aceptabilidad, calidad
y oportunidad.

En 2001, la Declaracion Universal sobre Diversidad
Cultural afirmé «nadie puede invocar la diversidad
cultural para atentar contra los derechos humanos

garantizados por el derecho internacional ni para
limitar su alcance» (UNESCO, p. 27). La diversidad
cultural y los derechos humanos deben coexistir,
no competir. De hecho, «la diversidad cultural y
el didlogo intercultural son palancas clave para
fortalecer el consenso sobre la fundaciéon universal
de los derechos humanos» (ibidem).

Una cultura global de los derechos humanos exige
competencia para el sostenimiento de didlogos
interculturales. Es a través de estos que los miembros
de diferentes grupos aprenden sobre el otro. Los
derechos humanos sirven como un lugar comun obvio
en ellos y forman parte de un programa disefiado para
guiar a una cultura de paz, dado que «la cultura de
paz es sobre todo una cultura de construccién de
paz, prevencion y resolucion del conflicto educacion
para la no violencia, tolerancia, aceptacion, respeto

mutuo, dialogo y reconciliaciéony (UNESCO, 2011a).

El informe Learning: the Treasure within (UNESCO,
1996) identificé cuatro pilares como fundadores
de la educacion: aprender a saber, aprender a
hacer, aprender a vivir juntos y aprender a ser. Las
competencias interculturales obviamente juegan un
rol integral en aprender a vivir juntos. Aprender a
vivir juntos en un mundo crecientemente globalizado,
y por lo tanto en riesgo de homogenizacion cultural y
fragmentacion cultural; significa que todos debemos

12 - Competencias interculturales



ser capaces de comprender los intereses detras de las
diferencias culturales y los potenciales beneficios del
cambio cultural.

El informe Investing in Cultural Diversity and
Intercultural Dialogue aclara cuan crucial es adquirir
una alfabetizacién cultural para comprender las
culturas en su diversidad creativa. LL.as competencias
interculturales estan intimamente integradas al
aprendizaje del saber, hacer y ser. Aprender a
saber sobre otros culturales es el primer paso para
lograr competencias interculturales, un paso que
nunca esta completo porque siempre hay otros por
encontrar. Aprender a hacer sirve como etapa activa
de interaccién con otros culturales, a través de tales
interacciones la gente practica el conocimiento ganado
y adquiere mas, aprendizaje de interacciones con
otros en el pasado y disefio de interacciones futuras.
Aprender a ser se apoya en una fase reflexiva sobre el
ser social de uno al tener un lugar en el mundo global.

Una vez se acepta la necesidad y se sienten como
urgentes las competencias interculturales, empieza
a ser esencial desarrollar un amplio rango de
conceptos y definiciones tedricas que reconozcan las
multiples comprensiones, considerando la existencia
de la pluralidad de lenguas, religiones, historias e
identidades. Progresivamente, diferentes grupos
coexisten en cercana proximidad y necesitan entender
y negociar conceptos, percepciones, oportunidades
y acciones. La confianza mutua y el intercambio
sobre experiencias y valores similares y diferentes e
imbricacién de vidas, sirven como puntos de inicio
para el desarrollo de estas definiciones comunes
y para crear un nuevo espacio de interacciones. A
continuacion se brinda un glosario de conceptos clave
y un marco conceptual para alimentar el debate sobre
competencias interculturales —aprender a saber—y
luego un plan operativo para pasar del debate a la
accion —aprender a ser, a hacer y a vivir juntos—.

Competencias interculturales = | 3



lIl. VOCABULARIO CONCEPTUAL

n primer paso debe ser brindar un conjunto

de términos utiles para la discusion de las
competencias y el manejo de interacciones entre
grupos culturales. Al definir términos, es necesario
no limitar ni fijar un enfoque normativo. En lugar
de eso, la meta es abrir las mentes y comprensiones
a los multiples significados de las competencias
interculturales, incorporando una pluralidad
de contextos, percepciones e intenciones. Los
intentos de definir estos conceptos también tienen
implicaciones para las definiciones de los conceptos
relacionados: diversidad cultural, paz, relacion, ser,
otro, globalizacién, adaptaciéon, empatia... surgen
numerosas interpretaciones posibles, vinculadas a la
diversidad de nuestras visiones de mundo, opiniones,
lenguas, culturas, disciplinas, creencias, etc. Promover
una mejor comprension compartida de los diversos
significados de estos conceptos puede fomentar
modos informados de usarlos. En este espiritu, las
siguientes explicaciones de términos deben entenderse
como puntos de partida, no como la tltima palabra
sobre el tema.

El primer grupo de conceptos clave incluye aquellos
ampliamente aceptados como esenciales para la
comprension de las competencias interculturales;
el segundo brinda un conjunto de ideas menos
frecuentemente usadas o tomadas de un rango mas
amplio de contextos. Ellas tienen un gran valor
potencial, pero beneficiarian desde la elaboracion
de lo que ellas ofrecen para las discusiones sobre
competencias interculturales y, especialmente, desde
cémo los diferentes conceptos trabajan juntos.

Cultura es un grupo de rasgos espirituales,
materiales, intelectuales y emocionales distintivos
de una sociedad o grupo social, que incluye todas
las formas de ser en esa sociedad; como minimo,
abarca arte, literatura, estilos de vida, modos de vivir
juntos, sistemas de valores, tradiciones y creencias
(UNESCO, 1982 y 2001). Cada cultura es la suma
de presupuestos y practicas compartidas por los
miembros de un grupo que los distingue de otros, de

14 - Competencias interculturales

manera que una cultura viene a tener un enfoque mas
claro al compararse con otra cultura que mantiene
practicas diferentes. Sin embargo, las culturas son
en si mismas multiples, asi lo es para quienes las
viven. Cada grupo se revela a si mismo no como
homogéneo, sino como una serie anidada de grupos
progresivamente mas pequeflos cuyos miembros son
todos demasiado conscientes de las distinciones entre
ellos mismos. Las culturas mismas pocas veces son el
foco de atencion en la discusion de las competencias
interculturales, puesto que las culturas no existen
aparte de la gente que las construye y anima. Por ello
los miembros de los grupos culturales sirven mas
adecuadamente como focos de atencion.

Identidad cultural remite a aquellos aspectos
de identidad compartidos por los miembros de
una cultura que, tomada como un conjunto, los
marca como distintos de los miembros de otras
culturas. Como la mayoria de formas de identidad,
la identidad cultural es socialmente construida
—esto es, la gente hace algo para crear y luego
lo defiende, tanto al hablar una lengua especifica,
comer alimentos particulares o seguir practicas
religiosas singulares. Los individuos tienen multiples
identidades y estas cambian con el tiempo (Hecht,
1993) siendo construidas y reconstruidas a través
de la comunicacién en interacciones interculturales.
Mientras otros pueden facilmente ser clasificados por
tener identidades monoliticas, singulares, cada uno
entiende su propia identidad como un asunto mas
complejo, con multiples identidades relevantes para
diferentes contextos: género, clase, edad, etnicidad,
region, historia, nacionalidad, ocupacion, cada uno
relevante en distintos tiempos en el mismo dia de la
persona. Las identidades cambian todo el tiempo: el
niflo crece y empieza a ser progenitor; el ciudadano
de un pais se muda, empieza a ser ciudadano de otro;
el estudiante se gradua y empieza a ser profesor.
El reconocimiento de la multiplicidad y la fluidez
de la identidad complica nuestra comprension del
pluralismo cultural (lo cual implica que la gente no
puede ser categorizada apropiadamente como sélo
miembros de un grupo). Al mismo tiempo, estos
hechos simplifican el dialogo intercultural: en tanto
todos hemos tenido la experiencia de movernos entre



identidades contrastantes, también tiene sentido
reconocer a los otros como miembros de multiples
grupos. Siendo construidas, las identidades deben
ser comunicadas de un individuo al siguiente,
ser transmitidas de una generacién a otra, mas
explicitamente de padres a hijos. Por lo general, los
hijos de padres nacidos en diferentes culturas son
competentes en ellas (Akindes, 2005).

Diversidad cultural sc refiere a la existencia de
una amplia variedad de culturas en el mundo de hoy.
La diversidad cultural permite, y las competencias
interculturales requieren, comprender la cultura
propia pero también reconocer que cada cultura
brinda sélo una opcién entre muchas posibilidades.
La diversidad cultural requiere, y las competencias
interculturales permiten, la habilidad de expresar
informaciéon a otros sobre la cultura propia a
través de la comunicacién con ellos, asi como para
interpretar informacion sobre el otro y su cultura.
La cultura es resultado de la negociacion constante
con miembros del propio grupo; la comunicacion es
el vehiculo por medio del cual ocurre la negociacion.
Las interacciones interculturales son resultado de
negociaciones comparables con miembros de otros
grupos; la comunicacion intercultural es el vehiculo
a través del cual esas negociaciones ocurren. La
diversidad cultural es por tanto «un mecanismo para
organizar el dialogo mas productivo entre los pasados
significativos y los futuros posiblesy (UNESCO,
2002, p. 11).

Valores, creencias y actitudes, aspectos
clave de la cultura, sustentan toda comunicacién con
otros, bien dentro de un cultura o entre miembros
de diferentes culturas. Una posible distincion sugiere
que los valores deben ser entendidos como verdaderos
o falsos; las creencias son asumidas como buenas o
malas: y las actitudes se refieren a caracteristicas
individuales tales como curiosidad e interés en los
otros (Condon y Yousef, 1975). Valores, creencias
y actitudes frecuentemente se dan por sentadas,
normalmente no se cuestionan, simplemente son
aceptadas por los miembros de un grupo cultural
como conjeturas de base que raramente se hacen
explicitas, se aprenden durante la nifiez y los adultos

las asumen como verdades obvias. Las dificultades
sustanciales de interaccién ocurren cuando los
participantes descubren que sus supuestos difieren,
llevando a malentendidos y conflictos incluso
durante dialogos o interacciones interculturales
bien intencionados. Las actitudes relevantes para
las competencias interculturales incluyen: respeto,
empatia, apertura de ideas, curiosidad, toma de
riesgos, flexibilidad y tolerancia a la incertidumbre/
ambigtiedad. En la misma ténica, UNESCO hace
hincapié en los valores comunes, interacciones
profundas y préstamos interculturales que tienen lugar
entre diferentes tradiciones culturales y espirituales,
bien durante el pasado o hasta hoy, y la necesidad
de fomentar conocimiento reciproco entre esas
tradiciones diversas con el objetivo de lograr respeto
por el pluralismo, por las creencias y convicciones, y
para servir de base para crear armonia en sociedades

pluriculturales y plurirreligiosas.

Competencias interculturales = 15



Intercultural describe lo que ocurre cuando los
miembros de dos o mas grupos culturales distintos
(sea por tamano o nivel) interactuan o influencian
a otro de alguna manera, ya sea en persona o a
través de distintas formas de mediacion. Incluido
en una amplia definicién del término, estaria
politica internacional o interacciones econémicas,
cuando miembros de dos o mas paises interactian o
influencian a otro de alguna manera. Aunque de los
multiples seres cada uno juega roles significativos en
diferentes contextos o en diferentes etapas de la vida,
también pueden existir simultaneamente. Una familia
extendida, vecinos en el mismo edificio, colegas de
trabajo, gente que practica un deporte particular,
dedicarse a un pasatiempo, practicar una religion
particular o aquellos cuyos familiares provienen de
diferente ubicacion geografica: todos estos grupos se
desarrollan dentro de subculturas o co-culturas—
esto es, todos ellos tienen sus propios modos de ser
en el mundo, sus propias expectativas, tradiciones
y objetivos—. Entonces hasta lo que parece ser
comunicaciéon intercultural (entre miembros del
mismo grupo cultural) frecuentemente requiere
competencias interculturales sustanciales por parte
de los participantes.

Comunicacion frecuentemente se dice que es
transmitir un mensaje de una persona a otra, mas
apropiadamente debe ser vista como una construccion
comun/compartida de significados (Galanes y Leeds-
Hurwitz, 2009). La comunicacion incluye el lenguaje,
asi como el comportamiento no verbal, que implica todo
desde el uso de sonidos (paralenguaje), movimientos
(cinésica), espacio (proxemia) y tiempo (cronemia),
para muchos aspectos de la cultura material (comida,
vestido, objetos, disefio visual, arquitectura) y pueden
ser entendidos como el aspecto activo de la cultura.
La cultura puede entenderse como lo mas estatico
(nombre). LLa comunicacién, entonces, serfa lo mas
activo (verbo), el modo de transmitir la cultura.

Competencia remite a tener suficiente capacidad,
habilidad, conocimiento, o entrenamiento que
permita un comportamiento apropiado, ya sea de
palabras o acciones, en un contexto particular.
La competencia incluye componentes cognitivos

(conocimiento), funcionales (aplicaciéon de
conocimiento), personales (comportamiento) y éticos
(principios que guien el comportamiento), asi que
la capacidad de conocer debe estar articulada para
hablar y actuar apropiadamente en contexto; la ética y
la consideracion de los derechos humanos influencia el
discurso ylas acciones. Generalmente, la competencia
no depende de una sola habilidad, actitud o tipo de
conocimiento, sino que compromete un complejo
conjunto de capacidades, actitudes y conocimiento.
Las capacidades tipicamente mencionadas como mas
directamente relevantes para una comprension de las
competencias interculturales incluyen: observacion,
escucha, evaluacion, analisis, interpretacion,

relacionamiento (incluyendo autonomia personal),
adaptabilidad (incluyendo resiliencia emocional),
habilidad para no ser prejuicioso, manejo de estrés,

16 - Competencias interculturales



metacomunicacion (la habilidad para comunicar sobre
la propia comunicacion, trasladandose fuera de una
interaccion para discutir lo que ha ocurrido o atn no
ocurrira; Leeds-Hurwitz, 1989) y resolucion creativa
alos problemas (UNESCO, 2012"). Con anterioridad
se especificd una lista de actitudes relevantes para
las competencias interculturales (valores, creencias
y actitudes). Los tipos de conocimiento relevante
incluyen: autoconocimiento cultural, consciencia
sobre los otros culturales, conocimiento general y
especifico de la cultura, consciencia sociolingtiistica
(de tales temas comunes como cambio de codigos o
movimiento entre lenguas y dialectos), el proceso de
adaptacion cultural, etnocentrismo, etnorelativismo,
choque cultural y choque cultural inverso.

Competencia comunicativa implica
entender y producir palabras apropiadas y otras formas
de comunicacién de manera que tengan sentido no
sélo para el hablante/actor, sino también para otros.
Hymes (1967, 1972, 1984) sefial6 que saber como usar
las palabras dentro de una oracioén es sélo el inicio de
la comunicacion; los hablantes deben también ganar
familiaridad con una amplia variedad de contextos
sociales y culturales, asi sabran cuando producir
afirmaciones en momentos apropiados, teniendo
en cuenta cierta cantidad de factores contextuales.
Aprender a comunicarse con otros culturales requiere
mucho mas que aprender las reglas gramaticales
basicas para una lengua; uno debe aprender también
las normas de uso. Qué puede ser dicho a quiénes, en
qué contexto, y con qué connotaciones, no es nunca
una tarea simple. Pero esta compleja comprension
debe ser la meta.

Lenguaje es un término genérico para la habilidad
humana de convertir los sonidos en discurso como
forma de comunicacion y un término especifico para
sefalar la manera como los miembros de algtin grupo
le hablan a los de otro. Como con otras formas de
diversidad cultural, los investigadores reconocen que

el lenguaje puede servir como vehiculo para separar
gente, pero al mismo tiempo, la mera existencia de
multiples lenguas brinda un excelente repertorio
de diferentes soluciones a lo que frecuentemente
son los mismos problemas, diferentes vocabularios
para experiencias similares (o diferentes), diferentes
expresiones de ideas, valores y creencias. Cualquier
afirmacion tiene dos partes: lo dicho y lo que deja de
decirse. Lo no dicho incluye lo que se supone, lo que
es implicito para los hablantes, lo que se da por hecho
hasta el punto que mantiene incuestionado. Construir
un puente entre lo dicho y lo no dicho exige hacer
explicitos supuestos implicitos, componente esencial
de las competencias interculturales. Ellenguaje sirve
no sélo como un canal de comunicacién, aunque
por supuesto lo es: también debe ser reconocido
como configurador de nuestras experiencias, ideas
y comprensiones. Cualquier idea es susceptible de
expresarse en cualquier lengua, en ultima instancia y
con suficiente esfuerzo, pero no todos los conceptos
pueden describirse equivalentemente con la misma
facilidad en todas las lenguas. Lo que es importante
para los miembros de un grupo con frecuencia puede
decirse rapidamente, en pocas palabras de esa lengua.
Lo que todavia no se ha vuelto importante para un
grupo particular de hablantes, generalmente implica
usar mas palabras para explicar y puede ser engorroso
o insuficientemente preciso. Un concepto encontrado
en una lengua y cultura suele ser entendido en otra
gracias a la metafora o por una extensa descripcion.
Por ejemplo, cuando se introdujeron los automoviles,
los Achumawi, un grupo nativo-americano de
California, denominé hadatsi ala bateria del carro, una
palabra previamente usada para describir el corazon
de un ser humano (de Angulo, 1950). Por eso la gente
interpreté lo nuevo a la luz de experiencias previas.

Las palabras que las personas usan importan, y
el esfuerzo de descubrir o inventar palabras para
tender puentes en la comprensién juega un papel
importante en la manera como la gente despliega las

'Informe de monitoreo global EFA titulado Youth and Skills: Putting education to work propone tres conjuntos de capacidades: capacidades

fundamentales, referido a lo mas elemental que incluye alfabetizacién y aritmética como prerrequisito para adquirir los otros dos grupos;

capacidades transferibles, que incluyen la habilidad de resolver problemas, comunicar ideas e informacion efectivamente, ser creativo, mostrar

liderazgo y conciencia, y demostrar capacidades emprendedoras; y capacidades técnicas y vocacionales, referidas al conocimiento técnico

especifico requerido en diferentes escenarios.

Competencias interculturales = 17



competencias interculturales. El multilingdiismo y la
traduccion son, entonces, requisitos obvios para el
dialogo intercultural e indicaciones de competencias
interculturales que enriquecen la comprension
de cada grupo sobre los otros y sobre si mismos.
Analogamente, el monolingliismo es una barrera
para adquirir competencias interculturales en tanto
s6lo uno de los participantes en una interaccion
intercultural emprende la dificil tarea de comprender
la lengua del otro. Sélo aprender a entender otra
lengua abre la ventana a otro mundo cultural, si
se domina o no todo el conjunto de competencias
comunicativas interculturales.

Dialogo c¢s una forma de comunicacién
(generalmente lingtistica, aunque no siempre)
que ocurre cuando los participantes, teniendo sus
propias perspectivas, reconocen la existencia de
otras perspectivas diferentes, y permanecen abiertos
a aprender de ellas. Como tal, el didlogo contrasta
con el soliloquio o el debate (esencialmente con los
monologos que tienen por objetivo presentar un punto
de vista a otros, sin escuchar, considerar o responder
seriamente a ellos). El dialogo requiere hablar y
escuchar, pero sobre todo, conlleva «mantenerse
en la tension entre sostenerse en el terreno propio
y estar profundamente abierto al otro» (Pearce and
Pearce, 2004, p. 46). El didlogo implica comprension,
pero no necesariamente acuerdo, aunque escuchar
diversos puntos de vista muy a menudo se toma
como su eventual compromiso meta entre posiciones
competitivas, planeacion colaboracion y resolucion de
problemas. El didlogo puede ser sélo el comienzo para
alcanzar un acuerdo o compromiso, pero sin este, los
participantes tienen poca posibilidad de obetenetlo.
Los objetivos de desarrollo sostenible y cohesion
social exigen que grupos culturalmente diversos
aprendan a participar en el dialogo intercultural.
Afortunadamente, el didlogo intercultural es
aprendible y ensefiable: «participar en el dialogo es
participar en una conversacioén de aprendizaje» (Spano
2001, p. 269). En términos de Pearce y Littlejohn, el

http://www.publicdialogue.org/pdc/index.html

18 - Competencias interculturales

dialogo es una «conversacion transformadora» (1997,
p. 215). Penman sugiere que cualquier dialogo implica
«un compromiso de mutua colaboracién» (2000, p.
92). Para recordar, «dialogo» deriva del griego dia-
logos, ampliamente mal traducido y erroneamente
entendido a causa de una confusién entre «duo» y
«dia». No significa conversacion entre dos personas o
grupos, sino aceptacion, de dos participantes o mas,
de que compararan y contrastaran sus respectivos
argumentos. El prefijo «dia» es equivalente al latin
«trans» que connota un giro considerable en espacio,
tiempo, sustancia o pensamiento. El dialogo no esta
disenado para llevar a una conclusion definitiva. Es
un medio constantemente renovado que reinicia el
proceso de pensamiento, de cuestionar certezas y de
progresar de descubrimiento en descubrimiento.

Dialogo intercultural sc refiere especificamente
a dialogos ocurridos entre miembros de diferentes
grupos culturales. El dialogo intercultural asume
que los participantes acuerdan escuchar y entender
multiples perspectivas, incluyendo incluso aquellas
celebradas por grupos o individuos con quienes estan
en desacuerdo. Como lo expresé la UNESCO, el
dialogo intercultural anima la disposicion a cuestionar
certezas bien consolidadas basadas en valores al poner
en juego razén, emocion y creatividad para encontrar
comprensiones compartidas. Hacerlo va mas alla
de la mera negociacion, en la que estan en juego
principalmente intereses geopoliticos y econémicos.
Es un proceso que incluye un intercambio abierto y
respetuoso de visiones entre individuos y grupos de
diferentes contextos y herencias étnicas, culturales,
lingtifsticas, sobre la base de la comprensiéon y el
respeto mutuos. De acuerdo con el Consorcio de
Dialogo Publico, el dialogo es:
Inclusivo mas que exclusivo...]la libertad para hablar
esta vinculada al derecho de ser escuchado y a la
responsabilidad de escuchar ..las diferencias se
tratan como fuentes mas que como barreras...cl
conflicto es gestionado colaborativamente mas que
adversamente...y las decisiones se toman creativa mas
que defensivamente?


http://www.publicdialogue.org/pdc/index.html

Estas caracteristicas servirian como un buen
comienzo para cualquier dialogo intercultural.
Aunque el uso comun se refiere a la interaccion
cultural, o a dialogos sostenidos, son realmente los
individuos quienes interactian y sostienen dialogos,
no las culturas mismas; de manera similar, son las
personas quienes manejan sus interacciones mas
o menos competentemente en lo intercultural. La
complicacion es que una persona en una interaccion
no puede ser competente interculturalmente solo. Si
los participantes se llevan bien juntos, entonces juntos
seran interculturalmente competentes: si no, entonces
es simplemente inadecuado decir que uno de ellos
fue competente y el otro no. Es mas, todos debemos
admitir que todos fueron incompetentes. Esta nocion
de co-construccién, de hacer conjuntamente nuestras
interacciones, reposa en el corazéon de cualquier
encuentro intercultural. Cada encuentro supone hacer
algo, crear algo conjuntamente, con al menos una
persona. En cualquier caso, el didlogo intercultural
es el primer paso para tomar ventaja de diferentes
tradiciones e historias culturales para ampliar la lista
de soluciones posibles a problemas comunes. El
dialogo intercultural es, por tanto, una herramienta
esencial en el esfuerzo de resolver pacificamente
conflictos interculturales, y una condicion previa para
cultivar una cultura de paz.

Universalidad se refiere a aquellos elementos
comunes a todas las culturas: lengua, valores o
creencias. Hay, por supuesto, una cuerda floja para
caminar entre asumir la universalidad y respetar las
inevitables diferencias culturales. Appiah (20006)
propone la definicién de cosmopolitanismo como
«universalidad mas diferencia» (p. 151), juntando
conceptos, en apatiencia, contradictorios. Derechos
culturales son los derechos de los individuos a
adoptar una cultura despojando elementos distintivos,
diferentes de los de cualquier otra cultura y que son
«ambiente habilitante para la diversidad cultural»
(UNESCO 2002, p. 13). Los derechos culturales
son parte integral de los derechos humanos, han sido
parte central de la agenda internacional desde 1948 y
fueron luego reforzados por el convenio internacional
sobre derechos culturales, sociales y econémicos de
1996. Mas recientemente, en 2001, la Declaracion

sobre Diversidad Cultural de la UNESCO reconoci6
el derecho de todas las personas «a participar en la
vida cultural de su eleccion y a conducir sus propias
practicas culturales, dentro de los limites que impone
el respeto de los derechos humanos y las libertades
fundamentales» (Art. 5). En casos especificos, y
especialmente en relacién con los indigenas, los
derechos culturales se refieren al derecho del grupo
a controlar su propia herencia o conocimiento,

como ocurre cuando el conocimiento etnobotanico
es explotado por compafifas multinacionales sin

compensacion a los portadores del conocimiento
(Buck y Hamilton, 2011; Greene, 2004).

Competencias interculturales = | 9



Ciudadania intercultural remite a un nuevo
tipo de ciudadano, el requerido para la nueva aldea
global. Tradicionalmente, un ciudadano tenia ciertas
responsabilidades y derechos de vinculaciéon a un
cuerpo politico, ciudad, Estado o pais. Pero hoy,
conforme al mundo contraido y la comprension
de universalidad, una nueva forma de ciudadania
intercultural empieza a ser relevante. Asi como los
ciudadanos competentes participan en actividades que
ayudan y no obstruyen sus propias ciudades, Estados
y paises, los ciudadanos interculturales competentes
deben tener en cuenta, y mostrar respeto pot, un
contexto sociocultural y geopolitico continuamente
en expansion para sus palabras, hechos y creencias.
Tener en cuenta el impacto de las palabras, hechos
y creencias de uno sobre aquellos que habitan otras
ciudades, Estados y paises, ha empezado a ser un
elemento basico de comportamiento responsable
en el mundo moderno. La ciudadania intercultural
depende de conciliar multiples identidades y contextos
simultaneamente, asumir la habilidad para participar
en dialogos interculturales respetando los derechos
de los otros culturales, e idealmente convertirse en
un paso hacia la promocion de la paz.

Competencias interculturales se relacionan
con tener un adecuado y relevante conocimiento
sobre culturas particulares, asi como conocimiento
general sobre la suerte de cuestiones que emergen
cuando miembros de diferentes culturas interactuan,
conservando actitudes receptivas que impulsen
el establecimiento y mantenimiento del contacto
con otros diversos. También tener las habilidades
requeridas para aprovechar el conocimiento y las
actitudes al interactuar con otros. Una manera de
dividir las competencias interculturales en capacidades
independientes es distinguir entre saberes (conocimiento
de la cultura), saber comprender (habilidades para
interpretatr/relacionarse), saber aprender (habilidades
para descubrit/interactuar), saber ser (disposicion a
la curiosidad y apertura) y savoir s'engager (consciencia
cultural critica), como lo ha hecho Byram (1997, 2008)°.
Importantes investigaciones interdisciplinarias ya se

*Ver discusion en Holmes (2009)

20 - Competencias interculturales

han encargado de clasificar estos elementos basicos

de las competencias interculturales (Chen y Starosta,
1996; Guilherme, 2000, Deardorft, 2009). El objetivo
debe ser desarrollar y en dltima instancia ir mas alla
del trabajo existente, brindando un marco teérico mas
amplio para comprender y ampliar el conjunto inicial
de ideas. Para justificar las complejas interrelaciones
de tantos elementos, el término mas frecuentemente
usado en la forma plural es competences o competencies
dependiendo del pais donde se origine la discusion.
A veces, las interacciones interculturales van bien: los
participantes escuchan y comprenden al otro, a veces
incluso llegan a acuerdos sobre ideas o acciones.

En otras ocasiones las interacciones interculturales
fracasan, llevan a malentendidos, argumentos y
conflicto, incluso a la guerra. Una competencia
intercultural necesaria empieza a ser la habilidad
para discutir de manera pacifica tal dificultad y temas
comunes criticos como valores, creencias y actitudes



entre miembros de multiples grupos culturales. En el
corazon de las multiples competencias interculturales,
entonces, yace la competencia comunicativa
intercultural —Hymes la asume, pero Byram (1997)
es mejor conocido por la expresion—. Los actores
sociales necesitan ser capaces de producir discursos
y comportamientos significativos y hacerlo de
maneras que los demas participantes de la interaccion
entiendan como relevantes en contexto. La nocion
de competencia comunicativa de Hymes ha sido
ampliamente aplicada a la ensefianza de lenguas debido
a la obvio necesidad de que los estudiantes aprendan
no so6lo como ensamblar oraciones gramaticalmente
correctas, sino también cuando decir qué a quién
(Canale y Swain, 1980; Celce-Murcia, 2007).

El contexto tiene una influencia crucial en la
manera como son interpretados el lenguaje y el
comportamiento, pero este es el aspecto mas confuso
para aprender como foraneo de un grupo. Y en tanto
el mismo comportamiento puede tener diferentes
significados dentro de diferentes grupos culturales, no
podemos evitar que nuestras palabras o acciones sean
interpretadas de muy distinta manera. Pearce (1989) usé
el término comunicacion cosmopolita para describir la
interaccion entre individuos que tienen una competencia
comunicativa intercultural sustantiva, argumentando
que «cuando se desempefia bien —con altos niveles de
elocuencia social— la comunicacion cosmopolita activa
la coordinacion entre grupos con realidades sociales
diferentes, incluso inconmensurables» (p. 169). Hannerz
(1996) usa cosmopolita con una connotacion similar, pero

muchos otros entienden algo bastante distinto a esto
(Coulmas, 1995).

Los siguientes términos han sido menos
frecuentemente usados en discusiones sobre
competencias interculturales. Estan presentes en
este documento porque resaltan aspectos de las
competencias que de otra manera podrian ser
ignorados o nombrar algo que, en su defecto, dificulta
entender y discutir. Ellos conformaran un vocabulario
que permita el examen de aspectos especificos de
las competencias interculturales que merecen mas
atencion de la que han recibido hasta ahora.

Alfabetizacion intercultural puede ser
definida como todo el conocimiento y las capacidades
necesarias para practicar las competencias
interculturales. Ha empezado a ser una herramienta
esencial parala vida moderna, paralela al desarrollo de
la alfabetizacion informatica o de medios (Dragicevi¢
Sesi¢ y Dragojevi¢, 2011). El valor particular de esta
expresion es que soélo con estas otras formas de
alfabetizacién, algin modelamiento o enseflanza
activa debe ocurrir, aunque no lo haga necesariamente
en la educacion formal. Experiencias compartidas,
conversaciones y narraciones estan entre las formas en
las cuales los miembros de un grupo diverso pueden
llegar a entender a otros. Siguiendo a Luhmann
(1990), es importante reconocer la «improbabilidad
de la comunicacioény, reconociendo que las numerosas
diferencias entre grupos dificulta la comprension.
Y apreciar las veces que la gente puede lograr una
comprension de los limites interculturales, mas que
so6lo darse cuenta de las ocasiones en las que falla la
comprension. Algo de la investigacion sobre fronteras
interdisciplinarias (Dillon, 2008; Gieryn, 1983;
Postlethwaite, 2007), u objetos fronterizos usados
como herramientas al iniciar cruce de fronteras
(Star y Riesemer, 1989; Trompette y Vinck, 2009),
puede ser relevante para facilitar las competencias
interculturales. Los objetos de frontera son aquellos
que conservan suficiente significado entre contextos
que los participantes pueden usar para discutir
conceptos, de otra manera, resbaladizos o definidos
desde otra perspectiva.

Responsabilidad intercultural se emplea
bajo comprensiones de competencia intercultural al
considerar la importancia de conceptos relacionados:
dialogo intercultural, ética, religién y nociones de
ciudadania. Guilherme introdujo el concepto aplicado
a las interacciones personales y profesionales en
equipos multiculturales de contextos organizacionales
(Guilherme, Keating y Hoppe, 2010). El tratamiento
de Holmes (2011) al término amplia el concepto
para incluir las opciones morales y valores que
describen cémo participan los individuos con otros
en encuentros interculturales. Ademas, da cuenta de
y explora las dimensiones de la identidad religiosa y
los valores que gufan su comunicacion y las reglas

Competencias interculturales - 2]



para la interaccion intercultural. La conceptualizacion
también incorporala nocién de ciudadano responsable,
la persona que muestra consciencia cultural critica
durante la comunicacién intercultural.

Reflexividad esla habilidad para salir de las propias
experiencias con el fin de reflexionar sobre ellas,
considerando lo que esta pasando, lo que significa y
como responder (Steier, 1991). La diversidad cultural
brinda a los miembros de cualquier grupo la necesaria
percepcion de que hay mas de una manera de hacer
las cosas; de que los supuestos propios son solo eso,
propios, y no universales. ¢Es natural que cada cultura
ensefie que esta hace las cosas de la mejor manera
posible, a quienes quisieran pertenecer a una cultura
que reconozca otros modos como mejores? Ha
empezado a ser esencial la habilidad de ser reflexivo
para regresar y reconocer las tradiciones propias como
s6lo una posible solucién. Un término relacionado
propuesto por Frye, transvaloracién, se refiere a
la «habilidad para considerar los valores sociales
contemporaneos con la distancia de quien es capaz
de compararlos en algin grado con la vision infinita
de posibilidades dadas por la cultura» (1957, p. 348).
Todorov primero tensé la definicion: «ce retour vers
soil d’un regard informé par le contact avec 'autrey,
[una vision reflexiva de uno mismo, informada por
el contacto con otros| y luego pasaron a llamarla
“cruce de culturas” (1987, p. 17), argumentando que
la transvaloracion expresa y propicia progreso a través
del cambio del sujeto individual al mundo mas amplio.

Liquidez ¢l término propuesto por Bauman
(2000) para describir la naturaleza fluida de la vida
moderna implica el cambio como elemento central de
la experiencia humana. La liquidez propone un estado
de cambio cercano constante, con consecuencias
en la capacidad de los individuos para lidiar con el
cambio. Muchos en el pasado asumieron las culturas
como estaticas, aunque hoy los académicos de varias
disciplinas han mostrado que todas las culturas
cambian todo el tiempo. La exposiciéon a muchos
grupos y tradiciones brinda evidencia del cambio
constante, demuestra también que el cambio en si
mismo no debe ser valorado ni temido. Aplicada a
las competencias interculturales, la liquidez alude a la

22 - Competencias interculturales

flexibilidad con la cual los participantes competentes
manejan sus interacciones. Multiples identidades,
contextos, objetivos y presupuestos deben ser
considerados y gestionados por participantes
competentes interculturalmente cuando se relacionan
con otros. Tales multiplicidades conllevan un nivel
de complejidad dificil de admitir, si no hay opcion,
y la gente debe aprender a manejarlas, improvisando
frecuentemente sus respuestas en busca de lo que
funcione mejor en un momento especifico, en un
contexto singular y con otros particulares. Un
conjunto de preguntas interesa acerca de como los
participantes aprenden a discutir con sus compafieros
de interaccion sobre lo que ha ocurrido, reflexionando
conjuntamente sobre la experiencia para agregar una
segunda capa de comprensiéon. Otro conjunto de
preguntas atafie a si la gente improvisa bien o mal, si
aprenden de esas veces en que la interaccion es exitosa
y si comparten con otros lo que han aprendido.

Creatividad ecs el recurso mas regularmente
distribuido en el mundo. Esto es, en efecto, nuestra
habilidad para imaginar, nos brinda resiliencia para
adaptarnos a diferentes ecosistemas y para inventar
«modos de vivir juntosy, expresion usada por la
Comision Mundial sobre Cultura y Desarrollo para
describir la cultura. La resiliencia ayudara a los
individuos y a los legisladores a formar y reformar
instituciones de gobierno democratico, sociabilidad
e interaccion global. Habiendo reconocido el amplio
rango de posibilidades interculturales, asi como la
naturaleza continua del cambio, ;como mas responder
si no es con creatividad? Siempre es mas facil entender
aquellos que son mas parecidos, aunque casi siempre
lo mas enriquecedor es interactuar con quienes son
diferentes. Afortunadamente, la naturaleza humana
alienta la exploracion de la diferencia y el aprendizaje
por interés propio. En este sentido, la creatividad
empieza a ser el manantial de la diversidad cultural,
referida a los numerosos modos de expresion que
encuentran los grupos culturales y sociales, abriendo
asi nuevas formas de dialogo, transformando
puntos de vista y creando vinculos entre individuos,
sociedades y generaciones alrededor del mundo. En
otros términos, la creatividad implica un proceso
constante de soporte, ampliacion y regeneracion de



la diversidad cultural entre el tiempo y el espacio, de
manera que puede continuar inculcando expresiones
con nuevos significados para nuestro tiempo y para
futuras generaciones (UNESCO, 2001, Art. 1).

Cambio cultural se refiere a la capacidad
cognitiva y comportamental de una persona
competente interculturalmente para cambiar de
lenguaje, comportamiento o gestos segun sus
interlocutores y el contexto o situacién mas amplia. El
cambio cultural tiene relevancia mas directa para estos
conceptos que comunican significados obvios dentro
de un contexto cultural, pero requieren explicaciones
considerables para quienes son nuevos en ese contexto.
El humor es un ejemplo particularmente bueno,
dada la comprension ampliada del contexto cultural
requerido para que los no miembros interpreten lo
que para los miembros del grupo es divertido. Claves
de contextualizacion, expresion de Gumperz (1992)
intimamente relacionada, describe los modos en que
los participantes transmiten informaciéon que guia
la interpretacion de sus propias palabras y acciones
a otros. Esencialmente, tanto cambios culturales
como claves de contextualizacion ayudan a explicar
cémo los actores sociales logran entender a otro.
Por supuesto, porque ambos son cultura especifica,
frecuentemente sirven como fuente de ambigtiedad
durante la interaccioén social: los hablantes pueden
pensar que han sido bastante claros, pero para
quienes han vivido en otra cultura puede no haber
entendido la denotacién (significado literal, basico)
de una palabra o enunciado, mucho menos todas
las connotaciones (implicaciones mas sutiles) . Por
lo tanto, las competencias interculturales incluyen
la habilidad de prever cuando la ambigtiedad puede

resultar en confusion.

Disposicion sc refiere a la mentalidad
progresivamente adquirida durante la socializacion
primaria (familia) y secundaria (escuela). Tales
disposiciones son personal y socialmente compartidas.
Para los socidlogos, disposiciones socialmente
compartidas se vinculan a clases sociales. Mientras
Bourdieu (1977) prefirié renovar el término latino
habitus (principinm ad actum en la tradicion escolastica)
para aludir a las categorias de percepcion, apreciacion

y accién incorporadas. Otros cientificos sociales
desarrollaron férmulas como «disposiciones +
contexto = practicas» (Lahire, 2012, p. 24) para
destacar que la accién nunca se produce 7 vacuo sobre
la sola base de una disposicién. Una disposicion no
es un desencadenante causal, siempre es mediado a
través de un contexto especifico. Por lo tanto no hay
disposicién intercultural simple, sea esta xenofébica
o xenoéfoba. De una parte, siempre hay un contexto
que filtra, desvia o amplia la disposicioén; de otra,
siempre hay posibilidad de una socializacion terciaria
(a través de los medios) que reconfigura la disposicion.
Resultado de esta perspectiva, la educaciéon

intercultural debe ser estimulante en todas las edades.

Competencias interculturales - 23



Disponibilidad semantica categoria
propuesta por Hempel (1965), describe la plasticidad
de las ideas: cuando un concepto es vagamente
entendido, de ninguna manera claro; pre emergente,
no completamente formado ain; o tener una palabra
en la punta de la lengua, a menos que la palabra
no haya sido inventada en esa lengua. Esta nocion
es complementada por el concepto warm ideas
de Bateson (1979), para sefalar las ideas todavia
incompletas en el proceso de formacion. La vision
del autor fue que las ideas deben ser mantenidas en
esta condicion hasta que puedan ser destiladas, mas
que comprometerlas a perpetuarse rapidamente.
Tales discusiones son dificiles porque los hablantes
suelen tratar los pensamientos como terminados,
pero él encontrd que el esfuerzo valia la pena. Blumer
tuvo una idea similar: conceptos sensibles «sugiere
direcciones en las cuales mirar» mas que «brindar
descripciones de lo que hay que ver» como hacen los
conceptos definitivos (1954, p. 7). Como las warm
ideas, los conceptos sensibles brindan un punto de
partida, s6lo un comienzo (Bowen, 20006).

Convivencia o cordialidad es el término que dio
Illich para «las relaciones creativas y autbnomas entre
personas y ala relacion de las personas con su ambiente...
en cualquier sociedad, como la convivencia se reduce
bajo cierto nivel, ninguna cantidad de productividad
industrial puede efectivamente satisfacer las necesidades
que esta crea entre los miembros de la sociedad»
(1973, p. 24). La convivencia no sélo aparece de su
propia volicion: debe establecerse como un objetivo
especifico y promoverse en una variedad de formas.
LLa convivencia se hace posible a través de, y contribuye
a, el intercambio de mundos sociales, bien sean estos
las organizaciones donde trabaja la gente o los barrios
en los que vive. Gestionar las interacciones en estos
distintos mundos sociales no requiere compartir valores,
creencias, actitudes, sélo curiosidad compartida, interés
y tolerancia. La convivencia, en tltima instancia, cambia
nuestra percepcion de la naturaleza de las relaciones
sociales entre individuos y grupos, se acerca a la vision
de mundo centro asiatica que valora la relacionalidad,
circularidad y armonia , por tanto haciendo énfasis en
interconectividad e interdependencia entre la gente, por
encima de la individualidad (Miike, 2003).

24 - Competencias interculturales

Resiliencia es una caracteristica clave a considerar
cuando se abordan culturas en su manejo de la
tradicion y la modernidad. En muchos debates, la
idea de que las tradiciones deben ser preservadas o
respetadas es equiparable al intento de resistir las
alas de cambio sopladas por la modernidad. Pero
tal vision es imprecisa es su descuido del hecho
de que las culturas se involucran constantemente,
capaces de combinar tradicién e innovacion de
maneras excepcionales en situaciones inéditas y
confrontadas. El debate importante no debe enfocarse
en la preservacion de las culturas interpretadas como
monolitos inmutables ni con cambio confundido
con una irremediable destruccién de su memoria y
pasado, sino en como las culturas pueden preservar
espacio a la resiliencia, esto es, su capacidad end6gena
para organizar un debate entre tradicion y cambio.
Mientras que el cambio se imponga desde afuera es
hegemonfa cultural, no creatividad, la resiliencia debe
ser explorada como una via culturalmente auténtica
a la modernidad. La resiliencia ha sido discutida a
nivel individual (Cyrulnik, 2009) y vinculada a «la
hibridez, flexibilidad y creatividad» (Bird, 2009), asi
como a la capacidad de desarrollo (Sigsgaard, 2011)
a nivel grupal.

M uchas lenguas tienen vocabulario especializado
para describir aspectos de las interrelaciones
entre individuos y grupos, y por supuesto, muchas
culturas tienen términos que insindan cémo la gente
debe tratar a otros, por ejemplo granxi, o construccion
de vinculo, es importante en la comunicacion china,
mientras en Maoti, whanau, o familia, denota estar
juntos, compartir una comunidad y apoyar al otro.
Tales términos se tratan con mayor profundidad a
continuacion. Estos (y muchos otros) deben incluirse
en el glosario de conceptos clave en tanto identifican
ideas tradicionalmente no usadas en la discusion
de dialogo, competencias interculturales o valores
fundamentales como los derechos humanos, pero
facilitan esa conversacion. Al solicitar informes
regionales, la UNESCO reconoci6 la importancia de
entender este concepto desde multiples perspectivas.



Ubuntu, una palabra africana que invoca una
filosoffa de la interconectividad y relacionalidad
humanas, sirve como ideal ético y como un aspecto
de la identidad del sur de Africa. “El proverbio
Xhosa, wbuntu ngummuntu ngabantn, que se traduce grosso
modo como «una persona es so6lo una persona a
través de otra gentey, encierra la filosofia de #buntu.
Ubuntu no es solo una cualidad encomiable en un ser
humano o en un conjunto de valores y practicas, es
la esencia propia del ser humano cuando reconoce la
humanidad de otros. En adicién, la personalidad se
constituye a través de relaciones éticas con otros. Decir
que alguien tiene #buntu es la forma mas alta de elogio.
Dicho concepto describe simultaneamente lo que es
ser una persona y el instructivo de una forma ética
de ser. Empezar a ser ético es la esencia precisa de ser
humano y es integral para el bienestar del individuo
y la comunidad” (Steyn, 2009, p. 18). Ubuntu, por
lo tanto, ofrece una idea de cultura acerca de las
formas en que los humanos estamos intimamente
conectados y plantea relaciones reciprocas como un
objetivo valioso.

El concepto japonés uchi-soto W4} ofrece una
manera de describir como la membresia de un grupo
cambia entre situaciones y a lo largo del tiempo al
brindar una importante distinciéon que diferencia
a aquellos que pertenecen a un grupo (#chi) de los
demis (so0)*. Segun los cédigos sociales japoneses,
esto tiene un fuerte impacto en el uso del lenguaje,
notablemente en términos de cortesfa. El en-grupo
muestra humildad, como el fuera de grupo merece
apropiados signos de respeto. Por ejemplo, -saz es un
sufijo muy comun para expresar respeto (Suzukisan
o Miyekosan). Pero uno no usara —san al conversar
sobre los miembros de la familia o colegas, con
gente externa. (en signo de modestia—uchi vs. soto),
aunque los participantes lo usen en el interior del
grupo con respeto sincero. De la misma manera,
mientras se conversa acerca de un nifio, conyuge, o
colega, censuras o desprecios casuales (como estzipido
o inmaduro) no deben entenderse como signos de
falta de respeto o insultos, sino como evidencia de
familiaridad. Un concepto relacionado, honnetatemae

AREERI, se refiere ala expectativa social que todos
reprimen de si mismos al expresar sus verdaderos
sentimientos (honne), en lugar de actuar y comportarse
de maneras socialmente esperadas (fazezae, apariencia).
Honne significa algo que es sentido internamente o que
se mantiene en privado; Zazemae, algo que es manifiesto
o es mostrado publicamente. Como con #chi-soto, 1a
distincion entre en el grupo y fuera del grupo empieza
a ser relevante, y crucial la consideracion del concepto

i
3
L
|
H
il
H
fi
i

*La discusion de uchi-soto proviene de Eric Cattelain y Yoshitaka Miike; ver Bachnik y Quinn (1994) y Makino (2002) para mas detalles.

Competencias interculturales - 25



y la situacion. Todos atienden al contexto para evitar
conflictos y mantener la armonia con los demas en
¢l (muestra del espiritu de »@) usando estos y otros
cédigos sociales para mostrar claramente el arte
de ser japonés. Relacionados con la competencia
intercultural, estos conceptos materializan el supuesto
de que el comportamiento adecuado es situacional.
Lograr la competencia intercultural incluye aprender
a ser flexible, a respetar las diferentes variedades de
flexibilidad esperada entre grupos culturales.

IV. UNA CONCEPTUALIZACION VISUAL

L os conceptos clave descritos en la seccién
precedente han sido presentados individualmente
por motivos de claridad, pero los conceptos no se
sostienen solos; de hecho, deben entenderse con
relacién a otros como un conjunto. El siguiente arbol
de competencias interculturales intenta ofrecer una
vision simbolica de las competencias interculturales
como un sistema organico de conceptos. En esta
imagen de arbol, todos los conceptos son distintos
aunque nutridos con la misma savia moral e intelectual.
Como fue el caso de las definiciones de los términos,
esta conceptualizacion visual es presentada como una
de todas las formas posibles de mostrar relaciones
entre ideas. Los conceptos centrales —diversidad
cultural, dialogo intercultural y derechos humanos—
se entienden mejor como parte de un todo, con otros
numerosos conceptos que los apoyan, concretamente
cultura y comunicaciéon. Los nuevos conceptos
presentados en la seccion previa pueden describirse
como warm ideas. Se muestran en el arbol, pero las
relaciones precisas entre ellos no estd ilustrada aun.
El arbol tiene a la cultura y a la comunicacién como
raices; a la diversidad cultural, los derechos humanos
y el dialogo intercultural como tronco; y cinco pasos
operativos como ramas. Las hojas representan las
distintas maneras en que pueden ser entendidas
o articuladas las competencias interculturales en
contextos concretos.

26 - Competencias interculturales

V. PLAN OPERATIVO

1 plan presentado a continuacion se construye

sobre todos estos conceptos y as{ se muestra
en la conceptualizaciéon visual. No hay ninguna
correspondencia entre una rama especifica y los
conceptos tedricos que aparecen cerca de ella. Todos
los conceptos deben entenderse como potencialmente
relevantes para todas las fases operativas.

Tener una serie de conceptos como marco de cémo
se relacionan juntos brinda sélo un buen punto
de partida. Los conceptos deben ser aplicados de
alguna manera, hacerse operativos y ponerse en
practica. Los siguientes son cinco modos de poner a
trabajar los conceptos al servicio de las competencias
interculturales. Estas cinco etapas (representadas
como ramas) se complementan: ninguna por si
sola es suficiente y todas son esenciales. LLa mayor
atencion hasta la fecha ha sido otorgada a la primera,
clarificar, pero las competencias interculturales
también deben ser activamente ensefiadas,
promovidas y promulgadas, para que cumplan su
rol en una amplia variedad de contextos: en educacion
formal y no formal, y en instituciones sociales de
toda clase—politicas, culturales y econémicas—, asi
como en potenciales aplicaciones que seran descritas.
Universidades especificas, y la comunidad académica
en general, han sido responsables de la mayoria del
trabajo de la primera etapa: clarificar ideas. Diversos
cuerpos nacionales e internacionales han empezado
a tomar acciones en las demads etapas, entre ellos:
Comisiones Nacionales de la UNESCO, clubs
UNESCO, Universidad de las Naciones Unidas,
Embajadores de Buena Voluntad y Artistas por la
Paz, Institutos Categoria I y II, Consejo de Europa,
inclusive muchas asociaciones jévenes. Esta seccion
también presenta ideas sobre lo que se requiere para
apoyar la difusioén de las competencias interculturales,
incluyendo el aseguramiento de financiacion suficiente
e instalaciones institucionales. De nuevo, algunas
de las organizaciones sefialadas han iniciado este
proceso, pero se requeriran mas.



UNA CONCEPTUALIZACION VISUAL:
EL ARBOL DE LAS COMPETENCIAS INTERCULTURALES

Responsabilidad

EE] AIDEEIEEIL‘IIZ&?;" Resiliencia Cambio
Cultural

Ideas
Competencia incompletas
comunicativa (Warm Ideas) Ciudadania
intercultural & Uchi-Soto Intercultural

Convivencia

Reflexividad

Creatividad
Habilidades

Ubuntu

Disposicion Liquidez
Transvaloracion

Claves de

Emociones Contextualizacidn,

Disponibilidad

Conocimiento Semantica

Raices: Cultura (Creencias, actitudes, valores, identidad) y comunicacién (comportamiento no verbal, lenguaje, didlogo)
Tronco: diversidad cultural, derechos humanos, didlogo intercultural

Ramas: fases operativas (clarificar, ensenar, promover, promulgar, apoyar las competencias interculturales)
Hojas: responsabilidad intercultural, alfabetizacion intercultural, resiliencia, cambio cultural, ciudadania intercultural,
convivencia, reflexividad, creatividad, liquidez, claves de contextualizacion, transvaloracion, Ubuntu, disponibilidad
semantica, ideas incompletas (warm ideas), habilidades, uchi soto, multilingtiismo, disposicion, emociones, conocimiento,
traduccion, competencia comunicativa intercultural.

Algunas de las hojas se han dejado libres dado que este arbol esta vivo, puede ser complementado con la rica
diversidad de los contextos disponibles a lo ancho del mundo.

Competencias interculturales - 27



Los ejemplos ayudan a convertir la discusion tedrica
en una pragmatica, por eso se brindan algunos para las
fases 2 a 5. Este informe en si mismo sirve como un
ejemplo de la primera fase. Acompana la conclusién
un ejemplo que muestra la buena integracion de todas
las fases.

Como no todas las buenas intenciones tienen buenos
resultados, la siguiente historia de precaucion puede ayudar
a advertir las complicaciones inherentes. A pesar de que
el Programa Nacional Croata para Romanies (descrito
en el Compendio del Consejo de Europa) esta disefiado
especificamente para aumentar el multiculturalismo y
proteger los derechos romanies, el disefio del proyecto
no considerd adecuadamente que los individuos tienen
multiples identidades. Como resultado, la politica ha
sido criticada por desatender a las mujeres y a los temas
de las mujeres (Open Society Institute, 2005). Para
resumir brevemente la cuestion, dado que las mujeres
son subordinadas en la cultura romani, fortalecer la
cultura disminuye los posibles beneficios para las mujeres
individuales dentro del resto de la sociedad. Aunque el
primer objetivo de la politica fue potenciar el pluralismo
cultural y el didlogo intercultural, este ejemplo subraya las

dificultades causadas incluso por las buenas intenciones
si el disenio del programa omite considerar la naturaleza
multiple y compleja de la identidad.

|. Adarar las competencias interculturales

E ntender estas competencias sirve como primer
paso operativo, y todo en este informe tiende
a contribuir en este sentido. Pero un informe
(incluso dada toda la investigacion y publicaciones
que la preceden) no puede ser suficiente: todavia

falta trabajo. Sintetizar la investigacion de multiples
disciplinas y culturas en un todo coherente requiere
esfuerzo constante pues tal indagaciéon continda
dentro de una variedad de disciplinas. Como solo
una definicién es inadecuada, el enfoque disciplinario
o las investigaciones hechas por académicos basadas
en un solo pafs, seran insuficientes para proporcionar
una comprension completa de un tema complejo. Las
herramientas para estudiar y evaluar las competencias
interculturales pueden refinarse. Los hallazgos
investigativos deben diseminarse mas ampliamente
y hacerse accesibles a un publico mas amplio.
Deardorff (2011) sintetiza los cinco informes
regionales preparados por la UNESCO (Dragicevi¢
Sesi¢ y Dragojevi¢, 2009; Grimson, 2011; Holmes,
2009; Steyn, 2009; Youssef, 2011). Su lista final
de capacidades y competencias entendidas como
los requerimientos minimos para alcanzar las
competencias interculturales incluye:

* Respeto (valorar a los otros)

* Auto consciencia/identidad (comprender los lentes
a través de los cuales cada uno ve el mundo)

* Ver desde otras perspectivas/visiones de mundo
(cémo estas perspectivas son similares y diferentes)

* Escuchar (participar en un auténtico dialogo
intercultural)

e Adaptacion (ser capaz de cambiar temporalmente
de perspectiva)

* Construccién de vinculo (forjar vinculos
interculturales perdurables)

* Humildad cultural (combina respeto con auto
consciencia)

Edificados sobre estas condiciones minimas de
competencia intercultural, los conceptos adicionales
discutidos en este documento forman un conjunto mas
amplio, mas elaborado de capacidades y competencias
que contribuiran a preservar y promover la diversidad
cultural y los derechos humanos.

Similar a sintetizar los informes regionales, Deardorff
propone dos instituciones sociales primarias como
las vias obvias para abordar las competencias

28 - Competencias interculturales



(- R T

interculturales: sistemas educativos (a nivel
individual) y sistemas legales (a niveles organizaciones
y de sociedad). Esto aparece visiblemente en etapas
concretas provistas no sélo a continuacion sino a lo
largo de los cinco niveles. Competencias idealmente
interculturales deben propagarse en todas las
instituciones sociales.

Pasos especificos a tener en cuenta:

> Ampliar los esfuerzos actuales por integrar
la competencia intercultural a muchas
disciplinas, asegurando que el tema se investiga
constantemente. Utilizar un grupo base de
expertos internacionales y multidisciplinarios
para indagar los conceptos clave previamente
establecidos que necesiten ampliacion dentro del
marco de una competencia intercultural, pero
mucho mas criticamente; asegurar el desarrollo
de los nuevos conceptos teoricos introducidos
anteriormente. La existencia de investigacion
interdisciplinaria en temas relacionados con la
competencia intercultural en un amplio rango de
disciplinas: relaciones internacionales, psicologia,
comunicacion, antropologia, sociologfa, filosofia,
estudios culturales, humanidades, lingtistica,
literatura, estudios religiosos, economia politica...

> Coordinar esfuerzos académicos que brinden
primero alguna orientacion para que los temas
relevantes reciban atencion. Segundo, sintetizar

lo que se aprende a través de actividades como
conferencias y publicaciones, de manera que
las percepciones logradas por investigadores
particulares puedan estar disponibles facilmente
para el uso durante las siguientes fases. A un
grupo central u organizacion se le debe asignar
responsabilidad de sintetizar lo que se sabe
y de ayudar a esbozar el trabajo pendiente,
posiblemente a través de la celebraciéon de
conferencias periddicas de las partes interesadas.

Perfeccionar las actuales herramientas
para valorar y evaluar las competencias
interculturales. Al hacerlo, por lo menos los
siguiente aspectos son imprescindibles: quién
evalia, qué es evaluado, con qué instrumentos,
herramientas y criterios; usando qué unidades y
qué incertidumbres. Fantini (2009) ofrece una
larga lista de técnicas para usar en la valoracion
de la competencia intercultural una vez se han
tomado las decisiones sobre quién medira qué.

Publicar hallazgos de investigacion tanto en
lugares tradicionales como en otros, incluyendo
no soélo articulos y libros pensados para
académicos, sino también algunos materiales
que se propongan alcanzar a un publico mas
amplio. Esto es crucial porque el conocimiento
de las competencias interculturales tiene
relevancia directa mas alld de la academia y por
eso las ideas primordiales deben ser ampliamente
distribuidas. ILa discusion de las etapas siguientes

Competencias interculturales - 29



presentan sugerencias concretas para facilitar tal
distribucion de ideas.

> Recopilar ejemplos llamativos de casos en los
que el contexto cultural es un factor clave en
el ejercicio efectivo de derechos y libertades
reconocidas universalmente, asi como para
resaltar la dimensioén cultural de los mismos.

> Mapear intercambios dentro de y entre grupos
minoritarios y entre comunidades mayoritarias
y minoritarias, especialmente en el contexto de
ciudades globales para crear redes informales
de solidaridad y divulgar ampliamente tales
intercambios.

> Estudiar la diversidad del patrimonio cultural
intangible como fuente de ejemplos de modos
de gobernanza democratica, basados en el
empoderamiento y la participacion de todas las
comunidades. El patrimonio intangible incluye
tradiciones heredadas de generaciones previas,
entre las cuales hay eventos (rituales de ciclo
de vida), conocimientos especiales (qué plantas
indigenas son valiosas para qué propositos) y
capacidades (como tejer patrones tradicionales).
Comprender el patrimonio cultural intangible de
otros grupos es necesario para, y resultado de, el
dialogo intercultural, en tanto el conocimiento
puede aumentar el respeto por otras formas de
vida.

). Ensefar competencias interculturales

Una vez los investigadores llegan a conclusiones
sobre las competencias interculturales, deben
compartir lo que han aprendido. Cominmente, las
competencias interculturales son resultado de una
combinacién entre experiencia, entrenamiento y
autorreflexion. A pesar del hecho de que mucho de
lo que se convierte en competencias interculturales
puede ser adquirido a través de la experiencia personal,
un sinnimero de programas han sido disefiados para
proporcionar enseflanza o entrenamiento formal, y
con frecuencia, ayudan substancialmente. Entender la
cultura propia y asumir las culturas como construcciones

humanas son pasos necesarios en el aprendizaje de
interacciones culturales, y usualmente, preceden al
aprendizaje sobre otras personas, otras sociedades, otras
maneras de ser. Sin embargo, el aprendizaje es circular:
no hay mejor manera de descubrir la naturaleza social
de la cultura propia que ser enfrentado a otra cultura
con diferentes supuestos. La practica y el aprendizaje
de competencias interculturales nunca termina, por el
contrario, es una busqueda de toda la vida, desarrollada
a lo largo del tiempo, la acumulacién de experiencia,
el entrenamiento y la reflexion razonada.

Con frecuencia es posible ensefiar conocimientos de
otros, y una actitud de respeto por sus creencias y
valores hasta el punto de permititles conservar verdades
irrefutables. El reconocimiento de las diferencias sitve
como punto esencial de partida; sin este reconocimiento
no se pueden comprender las implicaciones de la
diversidad. En ultimas, la meta debe ser ensefar
habilidades concretas para interacciones exitosas con
miembros de otras culturas, o como se ha descrito
previamente ensefiar la competencia intercultural
comunicativa. Establecer un contexto seguro en el cual

las personas puedan hacer interrogantes sencillos libres

30 - Competencias interculturales



de malicia, es un paso critico. Toma tiempo desarrollar

una relacién de confianza desde la cual no sélo se
pueda preguntar sino también brindar respuestas. De
cualquier modo, el esfuerzo es recompensado cuando
se obtiene el incremento de la comprension. A menudo,
mantener un didlogo intercultural es suficiente si se
logra dicha comprension, sin que necesariamente el
resultado esperado sea el acuerdo. Algunas veces,
los grupos que simplemente se reiinen para aprender
de otro son exitosos; otras veces, establecer grupos
multiculturales comprometidos en una tarea comun
funciona mejor con la aceptacion de la diferencia
producto del esfuerzo conjunto que con el hecho de
que ésta se convierta de manera explicita en el foco.
Un grupo diverso cominmente tiene un rango variado
de conocimientos y experiencias que lo llevan al éxito
en la resolucion de problemas.

Tal como lo describe las Directrices sobre Educacion
Intercultural de la UNESCO (2006a), el estudio de
las normativas internacionales y otros documentos
resultado de conferencias a nivel mundial resaltan
la opinién de la comunidad internacional sobre la
educacion en relacién con los asuntos interculturales.
En ellos, se pueden identificar un cierto nimero de
principios recurrentes que guian la accién internacional
en el campo de la educacion:

e Principio 1: La educacién intercultural respeta la
identidad cultural del aprendiz al brindarle una
educacion de calidad, reflexiva y culturalmente

apropiada.

e Principio 2: La educacién intercultural proporciona
a cada estudiante el conocimiento cultural, las

actitudes y habilidades necesarias para lograr una
participacion plena y activa en la sociedad.

* Principio 3: La educacién intercultural proporciona
a todos los estudiantes conocimientos culturales,
actitudes y habilidades que contribuyen al respeto, la
comprension y la solidaridad entre individuos, grupos
étnicos, sociales, culturales y religiosos, y naciones.

Estos principios estan directamente relacionados con
el tercer pilar de la educacion: Aprender a vivir juntos,
que consiste en «desarrollar una comprension de otras
personas y una apreciacion de la interdependencia —
llevando a cabo proyectos comunes y aprendiendo
a manejar conflictos- con un espiritu de respeto a
los valores del pluralismo, el entendimiento mutuo
y la paz». Dichos principios estan muy relacionados
con las disposiciones de la Declaracién Universal
de Derechos Humanos, las cuales mencionan que
el objetivo de la educaciéon debe ser «promover la
comprension, la tolerancia y la amistad entre todas
las naciones, y grupos religiosos y raciales».

Pasos especificos a tener en cuenta:

> Incorporar las competencias interculturales
en todos los niveles de los sistemas educativos
formales, informales y no formales para facilitar
el aprendizaje de competencias interculturales y
ganar flexibilidad en las interacciones con otros,
es parte de la solucion. La educacion hace frente
a las ideas prejuiciosas, pues éstas dependen, en
gran parte, de la falta de conocimientos precisos
y experiencias sobre una amplia gama de culturas.

Competencias interculturales - 31



Los seres humanos aprenden mediante la creacion
de sistemas de clasificacion. Por ello, los prejuicios
y estereotipos pueden ser algunas veces el resultado
de un conocimiento minimo que conduce a
categorizar a las personas. Pero un saber mas
profundo lleva a una experiencia supetior y a un
mayor entendimiento, y por lo tanto, a un menor
prejuicio. De este modo, resulta necesario ensefiar
alos estudiantes no solo informacion de contenido
sobre una amplia gama de culturas, sino también
una apertura general a la diferencia. LLos maestros
desempefian un rol importante en ello tanto en
términos de elegir lo que ensefilan como de modelar
la curiosidad y las respuestas creativas y reflexivas
a las diferentes culturas. Aprender a hablar varios
idiomas ayuda a los estudiantes a aprender sobre
multiples visiones de mundo (como en el curriculo
propuesto por Beacco et al, 2010).

Cambiar los términos utilizados para discutir la
interculturalidad con el fin de modificar las ideas
de quienes los usan mediante la ensefianza explicita
de la nueva terminologia. No sélo los conceptos
clave discutidos anteriormente son utiles aqui, sino
también las metaforas utilizadas para describir la
interaccion entre los grupos (Halstead, 2007).

Proporcionar experiencia a los centros pedagogicos
e institutos de entrenamiento docente en torno
a las competencias interculturales para dotar a
los profesores de material de apoyo y técnicas
pertinentes. La formacion actual del profesorado
debe ampliarse hacia la preparacion de los estudiantes
para la vida no sélo como ciudadanos activos y
responsables en las sociedades democraticas sino
también como ciudadanos del mundo conscientes
y preparados para abordar problematicas mundiales
(por ejemplo, la pérdida de la paz y la destruccion
del patrimonio natural y cultural). Asi se aprovecha
la diversidad y se transforma en un activo invaluable
para un futuro mejor. Dada la disponibilidad de
Tecnologias de la Informacion y la Comunicacion
(TIC), los nuevos medios de comunicacion y las
redes sociales, algunas actividades de apoyo se
pueden desarrollar en linea, especialmente, las
que conectan a los profesores y a las aulas con

32 - Competencias interculturales

comunidades globales para aprender, (des) aprender
y volver a aprender.

Apoyar el aprendizaje en el aulamediante el desarrollo
y mejora de los manuales, los planes de estudios y
los libros de texto para tratar el sesgo cultural, la
intolerancia, los estereotipos, la discriminacion y la
violencia (Schissler, 2009). Una parte de la solucion
consiste en instruir a los estudiantes y al personal
en el manejo de conflictos, ampliar la ensefanza en
areas como la historia global, la comunicacién no
violenta, los Derechos Humanos y la tolerancia, y
establecer un dialogo intergeneracional. La proxima
generacion requiere un conocimiento de un sentido
mucho mas amplio de la historia del mundo para
descubrir tanto similitudes como diferencias entre
grupos culturales. La serie Historia de la Humanidad
de la UNESCO (de Laet, et al, 1994- 2008) fue
especificamente disefiada para este proposito,
por lo cual debe ser implementada. Asimismo, el
Programa de Accion para una Cultura de la Paz y
la no Violencia ha propuesto usar el Proyecto de
Redes de Escuelas dela UNESCO para “desarrollar
un programa interactivo de educacion con el fin
de detener la violencia, involucrando a las escuelas
(incluyendo estudiantes, maestros y padres),
los medios de comunicaciéon y los organismos
profesionales (UNESCO, 2011).

Internacionalizar la escolarizacién como una
manera sencilla de aumentar el conocimiento
sobre otras culturas, incluyendo todos y cada uno
de los siguientes aspectos: internacionalizacion
del curriculo, ensefianza de idiomas extranjeros,
movilidad de los profesores, intercambios
estudiantiles, enriquecimiento del plan de estudios
con contenido intercultural e internacional (como
desarrollo sostenible de los recursos, ya que los
asuntos culturales influyen en las interacciones
entre los seres humanos y el mundo natural). Estos
aspectos se ponen en practica teniendo en cuenta los
diversos estilos de aprendizaje, experiencias de vida,
y diversidad cultural y lingtiistica de los educandos,
asi como el fomento del pensamiento critico y la
capacidad de auto-reflexioén entre los estudiantes
(para que puedan considerar sus palabras y acciones,



y manejarse mejor si se enfrentan a la diversidad ya
sea dentro o fuera del aula).

Realizar una encuesta comparativa global sobre
contenidos y métodos, incluidos los modos de
transmision, haciendo especial hincapié¢ en el
reconocimiento y la apropiacién de la diversidad
cultural.

Apoyar los esfuerzos para identificar y/o crear
oportunidades y facilidades para el aprendizaje
especifico de la cultura en cada sistema educativo,
haciendo uso de instrumentos existentes como los
Informes Nacionales de Evaluacién, EFA de la
UNESCO.

Adaptar los métodos de ensefianza a los
requerimientos de la vida cotidiana de los aprendices
con el apoyo necesario de los responsables de las
politicas educativas, profesionales de educacion de
todos los niveles y comunidades locales, mediante el
reconocimiento de la dimension cultural como eje
central de la educacion para el desarrollo sostenible.

Elaborar directrices pertinentes para la promocion
del didlogo intercultural, especialmente a través de
las artes y a partir de la identificacién de buenas
practicas en la educacion artistica.

Incorporar la enseflanza de las competencias
interculturales en programas e iniciativas de
Educacion en Derechos Humanos, por ejemplo,
dentro del Contexto de las Naciones Unidas bajo el
Programa Mundial para la Educacién en Derechos
Humanos (2005-en curso), asi como en la educacion
intercultural y para la ciudadania global.

Implementar proyectos como el “Desarrollo de
Competencias Interculturales - un desatio clave para
construir un futuro mejor en Europa Sudoriental”,
que sera co-implementado por la UNESCO vy la
Alianza de Civilizaciones (AoC) en el marco de
la Estrategia Regional del sudeste de Europa.
Este proyecto explorara una serie de estrategias
de enseflanza y aprendizaje que pueden utilizarse
para desarrollar las competencias interculturales

en los estudiantes y los profesores. Los seminarios
de capacitacién y las oportunidades para los
docentes ofreceran una dimension transcultural,
proporcionando un espacio para la reflexion, el
intercambio mutuo, el aprendizaje experiencial y la
cooperacion en proyectos conjuntos relacionados
con las competencias interculturales y el dialogo.

Llegar a una amplia variedad de profesionales con
el fin de aplicar las competencias interculturales
a nivel de organizacion. Entre ellos, trabajadores
de la salud, trabajadores sociales/comunitarios,
juristas (abogados de derechos humanos, jueces),
responsables de decisiones, lideres civicos y
autoridades a nivel nacional, regional y local,
profesionales de la cultura y los medios de

comunicacion, lideres y organizaciones juveniles
asi como lideres empresariales. La aplicacion de
las competencias interculturales esta enfocada

Competencias interculturales - 33



esencialmente en el desarrollo profesional continuo
o el aprendizaje a lo largo de la vida. Este tipo
de formacion se fundamenta en la idea de que
incluso aquellos que estan fuera del alcance del
aula tradicional todavia tienen algo que aprender,
y todavia son capaces de aprender.

Las autobiografias de Encuentros Interculturales,
materiales preparados por el Consejo de Enrogpa (2009),
Jfueron diseniadas deliberadamente para ayudar a iniciar
didlogos interculturales, y asi mejorar las competencias
asociadas a la interculturalidad. Un conjunto fue
especialmente diseniado para jovenes estudiantes de las
escuelas, pero otro estuvo diseiiado para adultos en
contextos de educacion informal. Los participantes de este
gjercicio usaron la reflexividad para describir un evento

0 excperiencia con alguien diferente, reflejando sus propios
sentimientos y vivencias, y teniendo en cuenta a los otros
en el encuentro, lnego compartieron sus historias con

el fin de aprender de sus propias experiencias pasadas

Y comenzar un proceso de didlogo con los demds.

3. Promover competencias interculturales

La enseflanza explicita de las competencias
interculturales sélo se llevara a cabo con algunos
individuos y grupos, pero se debe tener en cuenta
que todos en el mundo moderno necesitan adquirir
competencias interculturales. Es necesario considerar
que desde una perspectiva pedagogica, la educacion
se refiere a sistemas (formales o no formales) que
organizan la ensefianza y el aprendizaje. No obstante, la
ensefianza no puede equipararse automaticamente con
el aprendizaje. Nos pueden ensefiar y no aprendemos, y
del mismo modo, podemos aprender sin ensefianza: por
nosotros mismos o con compafieros. El aprendizaje,
entonces, se trata de la adquisicién de informacion,
conocimientos, habilidades y valores. Esto sucede
de muchas maneras diferentes y complementarias,
incluyendo a los sistemas educativos. El aprendizaje,
segtin Gilles Deleuze, consiste primeramente, y ante
todo, en la consideracion de cualquier materia, objeto
o ser como si emitiera sefiales a descifrar o interpretar.
Los dialogos interculturales, como procesos de
aprendizaje colectivos, no deben ser realizados una
vez al afo en eventos especialmente organizados para

34 - Competencias interculturales

ello y sélo con los participantes que desean aprender
competencias interculturales; por el contrario, los
dialogos interculturales deben convertirse en un hecho
cotidiano para todas las personas que interactian
diariamente. De manera similar, no se deben designar
algunos individuos como expertos para gestionar la
competencia intercultural en su grupo. En vez de ello,
todos deben convertir su propio comportamiento en
interculturalmente competente para sobrevivir en la
sociedad global de hoy.

Difundir concepciones relacionadas con la pluralidad
intercultural, la diversidad y los derechos humanos
requerira el uso de una amplia gama de medios para
distribuir y compartir ideas. Por ello, sera necesario
fomentar la sensibilizacién de los profesionales en el
manejo de los medios de comunicacion para que estos
conciban a dichos medios en tanto contribuciones
positivas a la comprension intercultural. Los nuevos
medios sociales (agrupados bajo la denominacién de
Web 2.0), tales como foros basados en web o wikis,
proporcionan nuevas oportunidades para cruzar
fronteras y compartir informaciéon entre diversas
culturas, dado que permiten la creacién activa de
contenido en vez de la lectura pasiva de lo que ha sido
publicado por otros. El objetivo entonces debe ser
crear una amplia variedad de espacios abiertos tanto
en linea como cara a cara para mantener dialogos
interculturales entre innumerables grupos, incluso si
se considera que el papel de la educaciéon formal es
cada vez mas cuestionado por las TICs, los medios
digitales, y la diversificacién y multiplicacion de fuentes
de conocimiento (a menudo contradictorias).

Pasos especificos a tener en cuenta:

> Ayudar a construir un sentido generalizado de
comunidad a través de grupos dispares que viven
cerca unos de otros mediante dialogos comunitarios.
Una forma de aprovechar las oportunidades provistas
por la diversidad cultural es, por ejemplo, crear
oportunidades para contar historias de género, etnia,
clase ylineas generacionales. Esta manera de abordar
la diferencia requiere la capacitacion de individuos,
el establecimiento de nuevas organizaciones para
desarrollar, gestionar y mantener el proceso. Por ello,



es fundamental el disefio deliberado de la estructura
de los eventos que facilitan el didlogo, asi como del
proceso por el cual individuos y grupos patticipan en
¢l. Spano (2001) propotciona un esquema detallado
de como dichos individuos y grupos han gestionando
con éxito una comunidad en particular por medio
de la creacién de un contexto en el que el didlogo
intercultural se desarrolla entre grupos dispares con
pequenas historias de cooperacion.

Dado que no unicamente se les puede ensenar a
los nifos, es necesario llegar a los adultos mediante
contextos de aprendizaje familiares. Los estudiantes
traen consigo lo que aprenden en casa de sus
padres, pero este conocimiento puede y debe ser
complementado mediante ofertas directas de
formacién para dichos padres, y también para los
adultos en una comunidad en la que no haya nifios
que asistan a la escuela (Lo anterior se fundamenta
en el denominado “aprendizaje a lo largo de toda la
vida”, que es practicado, por ejemplo, en el Instituto
de la UNESCO para el Aprendizaje alo Largo de la
Vida). En cuanto a temas especificos, la ensefianza
de la gestién del conflicto cultural y el combate
a la discriminacién son ejemplos de formas de
promover la convivencia, y por lo tanto, de aumentar
las competencias interculturales de una poblacion.
Las bibliotecas estan empezando a asumir el papel
de proporcionar un espacio seguro para iniciar los
didlogos interculturales. Esto podria ampliarse, en
gran parte, gracias a que las opciones multimedia
estan disponibles con mayor amplitud, frecuencia y
pueden ser usadas deliberadamente.

Reconocer la importancia actual de los nuevos medios
de comunicacion y las coproducciones que promueven
el didlogo entre profesionales de medios de diferentes
culturas, particularmente en cuestiones que combinan
el dialogo intercultural, la informacion mediatica y la
alfabetizacion. Se puede, por ejemplo, reunir a periodistas
de diferentes paises que participen de la formacién en areas
como: generacion de informes sensibles a los conflictos,
eleccion de imagenes, y en particular, formacion de
jovenes profesionales de los medios de comunicacion.
Igualmente, la red de la UNESCO “el Poder de la
Paz”, entre otros recursos, podrfan ser utilizados para
promover las competencias interculturales.

> Apoyar el reconocimiento y el respeto por el

conocimiento (incluidos los conocimientos
tradicionales y el saber de los pueblos indigenas) que
contribuye a salvaguardar la biodiversidad y promover
el desarrollo sostenible como otro vehiculo mediante
el cual las competencias interculturales pueden ser
desarrolladas. Lo anterior tiene la doble ventaja de
proporcionar oportunidades de contacto cultural y
aprendizaje, para apoyar la sostenibilidad de recursos
naturales y culturales.

Elaborar una hoja de ruta para la conciencia global
como una manera de llevar ala practica la expresion
frecuente de “pueblo global” (UNESCO, 2011a). Las
generaciones actuales y futuras necesitan que se les
aliente a pensar no sélo en los contextos, sino también
sobre el mundo para encontrar y dar forma a sus
lugares. Esto no es solo una cuestion de ensefianza en
las escuelas, aunque la actividad debe comenzar alli,
sino que es un asunto de promocion del desarrollo
de una conciencia global en todos los niveles de toma
de decisiones. Lo anterior requerira la preparacion
de materiales de apoyo y talleres disefiados para dar
forma a la manera en que los nifios y los adultos,
tanto mujeres como hombres, piensan, se relacionan
y abordan los problemas que enfrentan.

Crear una biblioteca digital con los principales hitos
culturales y cientificos para demostrar la solidaridad
intercultural de la humanidad, teniendo en cuenta la
documentacion disponible de la UNESCO (Como
las historias generales y regionales segun lo descrito
en la UNESCO, 2011a). De nuevo, estos pueden
ser utilizados en contextos de educacion formal,
pero también deberfan estar disponibles de manera
mas amplia para el publico en general. El énfasis
particular debe ser una visiéon verdaderamente
global de la historia, incluyendo tanto a los arabes-
musulmanes como los occidentales, segtin lo previsto
por el Programa Intercultural Vademecum, en el
marco de la cooperacién de Alianza de Civilizaciones
UNESCO-ONU (UNESCO, 2011a).

Fomentar la sensibilidad cultural en la creacion,
produccion, distribucién y consumo de diversos
contenidos de comunicacion e informacion,
facilitando asi el acceso, el empoderamiento y la

Competencias interculturales - 35



participacion. Para lograr este fin, se deben poner
en practica acciones que se enfoquen en apoyar la
produccion y distribucion de materiales audiovisuales
innovadores y diversificados, teniendo en cuenta
las necesidades locales, contenidos y actores, y
recurriendo a recursos de asociaciones publico-
privadas.

> Evaluar el impacto de las TIC en cambios
impulsados por la diversidad cultural con miras a
destacar las buenas practicas de acceso multilingiie
a las producciones escritas y audiovisuales. La
tecnologfa unicamente puede facilitar los dialogos
interculturales si los individuos involucrados se
entienden mutuamente.

> Promover la alfabetizaciéon en los medios de
comunicacién y la informacién para todos los
grupos de edad con el fin aumentar la capacidad de
los usuarios mediaticos para evaluar criticamente la
comunicacion y los contenidos culturales. Los nifios
suelen ser foco de atencion, debido a su presencia
dentro de las escuelas, pero poblaciones como los
ancianos y los pobres suelen quedar rezagados en
su adopcién de nuevas herramientas comunicativas.

Dann Bar-O ha desarrollado un miétodo de narracion
diseniado para reunir a los grupos que tienen gran
dificultad para hablar entre si debido a razones dlaras,
evidentes e historicas. Bar-O muonitorea estos grupos y
sigue una secuencia determinada de como la gente cnenta
su historia (moviéndose desde la rabia, el reconocimiento
del dolor - el dolor propio, asi como el de los demds

- hasta una eventual reconciliacion). En el proceso,

usa la narracion de historias como una manera de
reuntr en didlogo a personas de lados opuestos, creando
un espacio seguro en el cual esa conversacion puede
ocurrir. Bar-O utiliza la narracion de historias para
iniciar a los participantes en un viaje de exploracion

de sus memorias, trayendo experiencias privadas a
conversaciones piblicas. La narracion de sus historias
se convierte en “un estrecho puente a través del abismo”.
Es cierto que las historias proporcionan sélo un inicio,
pero cada solucion requiere de un comienzo (Bar-On,
2006, p.25, Kutz, Wegner & Bar-On, 2000).

36 - Competencias interculturales

4. Promulgar las competencias interculturales

| cuarto paso consiste en aplicar lo que se ha

aprendido a través de la practica. La practica de la
interculturalidad debe convertirse en parte del tejido
de la vida social cotidiana, no debe ser un concepto
solamente abordado durante una conferencia, festival
o en la escuela. En esta etapa del proceso, se ponen
a trabajar los valores, creencias y actitudes, asi como
los conocimientos y habilidades que conjuntamente
comprenden las competencias interculturales. La
promulgacién de competencias interculturales
implica aprovechar la amplia gama de oportunidades
disponibles o proporcionadas por organizaciones
culturales para crear alianzas interculturales dentro
de comunidades particulares. I.a competencia en
las interacciones interculturales se obtiene no sélo
mediante la ensefianza formal o no formal, aunque ésta
sea conveniente, sino también a través de la actividad
de interactuar con otros culturales. Asi, todos los
esfuerzos para iniciar los dialogos interculturales
son herramientas que mejoran las competencias, y
de esta manera, todos fortalecen la comprension de
los derechos humanos basicos.

Pasos especificos a tener en cuenta:

> Mejorar las competencias interculturales de las
organizaciones culturales publicas y privadas,
garantizando que sus programas tengan en cuenta
la diversidad cultural. Espacios publicos como
los museos pueden promover un contexto en el
cual se puedan compartir experiencias culturales
no sélo a través de exposiciones estaticas, sino
también mediante la organizacion de actividades
pertinentes. Al igual que las bibliotecas
mencionadas anteriormente, los museos son
en la mayoria de los casos, espacios neutros y
seguros para mantener conversaciones dificiles,
ademas de tener la ventaja de ser conocidos por
los miembros de la comunidad. Para los museos
y bibliotecas que enfrentan un uso reducido por
parte de una generacién con menor probabilidad
de leer libros en copias de papel o visitar una
pantalla fisica, cuando pueden verla en linea,



mantener dialogos interculturales ayuda a
reintegrar a los miembros de la comunidad a su
territorio. Este tipo de enfoque pondra un fuerte
énfasis en el aprendizaje experiencial mas que en
el pasivo, involucrando a miembros de multiples
comunidades en una experiencia comun.

Apoyar a una amplia variedad de organizaciones
civiles, como aquellas que brindan expresiones de
colaboracién artistica y creatividad (profesional
y aficionada), que desarrollan competencias
interculturales. Asi, el arte, el teatro intercultural,
la musica, la danza, la pantomima, los festivales
y las ferias ofrecen oportunidades para que
los miembros de diferentes grupos culturales
hablen por si mismos, manifestando algunas
de sus ideas y experiencias a través de una
plataforma publica como medio para suscitar
didlogos. Un ejemplo serfa el Proyecto Llull,
adaptacion del Lzbro de los Gentiles y los Tres Reyes
Magos, una obra escrita por Ramoén Llull en el
siglo XIII sobre el cristianismo, el judaismo y
el islam en la Peninsula Ibérica, el cual utiliza el
teatro como una forma de iniciar conversaciones
interculturales.

Utilizar los nuevos medios para educar a un
amplio publico en la diversidad y las competencias
interculturales. La cuestion es solamente apuntar
a las posibilidades, ya que los nuevos medios se
estan desarrollando rapidamente y los nuevos
usos de los medios antiguos se estan expandiendo
a diario. Un enfoque innovador para difundir
las competencias interculturales es disefar y
distribuir tiras coémicas interculturales a los
ninos, aprovechando las posibilidades ofrecidas
no soélo por los medios masivos de comunicacion,
sino también, por las numerosas formas sociales,
como en los ejemplos producidos por el Grupo
Comunicar en Espana o el uso innovador de
grandes pantallas interactivas publicas para
conectar ciudadanos de un pais a través de
actos de creatividad construidos conjuntamente
con ciudadanos de otro pafs (Papastergiadis,
20006). Otras posibilidades son, en primer lugar,
los Cuadernos electronicos sobre la paz y el didlogo

intercultural que constituyen un vehiculo de facil
acceso para que los jovenes de todo el mundo

utilicen el intercambio de iniciativas personales
y experiencias cotidianas parala paz (UNESCO,
2011). En segundo lugar, el E-portal de la Paz y el
Dialogo, un proyecto de la UNESCO que oftece a
los jévenes un espacio electronico donde pueden
aprender y acceder a informacién y literatura
sobre tolerancia, reconciliacién y cultura de paz,
intercambiar experiencias y mejorar el dialogo
intercultural. El E-portal de la Paz y el Dialogo
se publicara como un recurso educativo abierto
y los disefiadores prevén la creaciéon de un
curso electrénico sobre el mejoramiento de las
habilidades de comunicacion en el dialogo.

Adoptar eventos de alto perfil como el deporte,
en tanto instrumento de entrenamiento en
destrezas interculturales (incluyendo el cambio
de cédigo cultural, asi como la socializacién
del juego limpio), dedicado al desarrollo del
compromiso con la paz. Dado que tantas
personas ya asisten a eventos deportivos, tiene
sentido usarlos como un vehiculo para practicar
la comprension y el respeto por los demas.

Competencias interculturales - 37



> Mejorar los programas especializados en

competencias interculturales como elemento
primordial e integrar las competencias
interculturales en multiples programas existentes
de educacién superior para garantizar que estas
ideas lleguen a mas personas.

Asegurar que las politicas culturales tengan en
cuenta las competencias interculturales (incluidas
las politicas a nivel nacional, regional y local),
contemplado que estas politicas sean puestas
en practica en una gran variedad de escenarios.

desarrollo: Rompiendo el silencio, Educacion sobre el
Trifico Trasatlintico de Esclavos, continia ofreciendo
actividades parala creacion de redes e intercambios,
con el fin de aumentar la conciencia y profundizar
el conocimiento sobre las causas y consecuencias de
la Ley transatlantica de esclavitud, trabajando as,
hacia un futuro libre de racismo, discriminacion e
intolerancia (UNESCO, 2011a, p.111).

ElTeatro Dabu realizé la Cindad In/V isible a lo
largo de la ruta normal del antobiis niimero 26 en
Belgrado como contribucion al decenio de la Cultura

Romani, pagado por el gobierno serbio. El autobiis
ndimero 26 conecta dos partes de la cindad donde se
encuentran situados el Centro Cultural Rex y el Centro
de Investigacion de ‘Leatro. Esta ruta es muy concurrida
Y circula por partes de la ciudad que tienen altas
proporciones de comunidades inmigrantes y minorias
culturales, especialmente poblacion romani. Los artistas
del Teatro Dah, apoyados por jovenes y miisicos de las
comunidades minoritarias, actuaban como ‘pasajeros
exctranos”, tocando la miisica de communidades étnicas
especificas o usando los trajes de las minorias; ast,
presentaban actuaciones y bailes, y contaban historias

0 cantaban canciones en lenguas minoritarias. Las
actuaciones tuvieron como objetivo sensibilizar sobre

la multiculturalidad de Belgrado, una faceta de la
cindad que lentamente va desapareciendo u ocultando
su rostro detrds de las carteles globales y de los nuevos
emblemas de una cindad postmoderna orientada al
consumo. La accion se dirigid a la preservacion del
patrimonio cultural, especialmente del patrimonio
inmaterial, de minorias o comunidades étnicas como la
comunidad judia, los gitanos, los budistas kalmik, los
bielorrusos y los albaneses que viven dispersos por toda
la cindad. La idea de actuar en un antobis priblico
tenia como objetivo demostrar la nueva espacializacion
contemporanea de las relaciones sociales en la cindad.
E/ escenario era la calle, los barrios por los que pasaba
el autobiis y los Ingares emblenditicos, construcciones que
atin guardan recuerdos de las comunidades perdidas.
E/ propdsito de esta iniciativa era proporcionar a

las diferentes comunidades minoritarias de Belgrado,
incluidas las que «desaparecieron», espacios donde
pudieran llevarse a cabo sus canciones, bailes, obras

de teatro, etc. Otro de los objetivos que se planteaba

era crear espacios para el didlogo interétnico

entre los pasajeros del antobils y los actores.

> Promover el didlogo para la reconciliacién y la
comprension intercultural como una forma de ayudar
a las personas a aprender del pasado. Por ejemplo,
la construccion de la experiencia del proyecto en

38 - Competencias interculturales



5. Apoyar las competencias interculturales

1 4ltimo paso consiste en apoyar las competencias
interculturales a través de la provision de recursos
adecuados para invertir en todas y cada una de las
actividades anteriores, entendiendo que éstas son
necesarias y se constituyen como una estructura dentro
de la cual dichas competencias pueden desarrollarse
y crecer. El punto de partida es asi las politicas
culturales apropiadas, pues es fundamental tener una
clara declaracién sobre el curso de accion, medidas
reglamentarias, leyes y prioridades de financiacion
promulgadas por una entidad gubernamental (en
cualquier nivel administrativo) o sus representantes.
La politica cultural se expresa a través de tres medios:
* Propuestas tedricas y definicion del campo cultural e
interés publico en la cultura a través de graficos y de
una jurisdiccion pertinente (la creatividad artistica y
cultural, el patrimonio cultural y la participacion, la
disponibilidad de bienes y servicios culturales para

la poblacion);
* Definicién de objetivos y funciones de la politica
cultural (definicién de estrategias y planes de accion);

e Implementacién (aplicaciéon de un sistema de
métodos e instrumentos para alcanzar los objetivos
y funciones de la politica cultural) (Dragic¢evi¢ Sesi¢
& Dragojevi¢, 2011).
A este respecto, cabe sefalar que el prisma de Programacion
para la Diversidad Cultnral (UNESCO, 2011b) funciona
como un lente que aumenta la vision, especificamente
disenada para los responsables de la toma de decisiones,
los directores de programas y los lideres comunitarios. Se
trata de una lista interdisciplinaria de criterios y preguntas,
complementada por indicadores, que proporciona un
medio para integrar los temas de diversidad cultural, al
tiempo que garantiza la participacion de los interesados
en todas las fases de un proyecto dado e incluye la
investigacion en curso y la evaluacién de necesidades.

Pasos especificos a tener en cuenta:

> Forjar nuevas asociaciones y redes para
promover las competencias interculturales. La
UNESCO desempena un papel unico en este

ambito debido a su cometido de promover la
diversidad cultural, el dialogo intercultural y la
comprension mutua, asi como su capacidad para
establecer asociaciones y redes.

Esquematizar las iniciativas existentes
relacionadas con las competencias interculturales:
hay mucho trabajo en curso, y debe evitarse la
duplicacion innecesaria. LL.a meta es coordinar
ese trabajo actual, luego ver lo que falta y llenar
los espacios resultantes con nuevos trabajos.

Promover eventos de alto perfil y premios
relevantes: por ejemplo, el Premio Internacional
de Alfabetizacion de la UNESCO vy el Premio
Calouste Gulbenkian, el cual «defiende o fomenta
los valores universales de la condicion humanay.
Nuevamente, el papel primordial sera ayudar a
promover los eventos y premios existentes, pero
también puede ser posible crear otros nuevos,
ya que se descubren brechas relacionadas con el
mejoramiento de las competencias interculturales
o la defensa de los derechos humanos.

Repasar a nivel mundial los textos fundacionales
que precedieron y sentaron las bases de las
competencias interculturales, asegurandose de
que han sido puestos a disposicion de un publico
amplio, asi como realizar nuevos trabajos
para presentar perspectivas complementarias
sobre estos temas. Aqui el asunto esencial sera
asegurar una perspectiva internacional, asf como
traducciones a multiples idiomas (por ejemplo,
el Custodio de las Dos Sagradas Mezquitas
Abdullah bin Abdulaziz, Premio Internacional
de Traduccién, organizado por la Biblioteca
Puablica Rey Abdulaziz, en Arabia Saudita).
Lo que se conoce debe presentarse de manera
accesible a diversas audiencias y en idiomas que
permitan una amplia difusion.

Suministrar a los gobiernos, a las organizaciones
intergubernamentales y no gubernamentales
informaciéon sobre las competencias
interculturales. El objetivo es desarrollar
seminarios, talleres y oportunidades de

Competencias interculturales - 39



formacion para difundir nuevos contenidos. El
liderazgo en la presentacion de estos seminarios,
talleres y otras oportunidades de capacitacion
debe darse a aquellos con experiencia en el area,
siempre y cuando la investigacion actual también
sea incorporada.

Promover la cooperacién interinstitucional y la
financiacion de temas y proyectos relacionados
con la competencia intercultural. La UNESCO
puede cooperar y establecer contactos con
otros miembros de la familia de las Naciones
Unidas, con iniciativas interinstitucionales
pertinentes, asi como con organizaciones
regionales intergubernamentales activas en
este campo, como el Consejo de Europa,
la ALECSO y la ISESCO. Estos contactos
facilitarian la conversacién acerca de quién
apoyara a través de su red existente, tanto como
sea posible, la distribucién de costos. Dado que
las competencias interculturales tienen valor
para cada organizacion internacional, para cada
pais y para cada ciudad, no debe ser imposible
obtener la financiacion necesaria. La cooperacion
interinstitucional deberfa incluir tanto al sector
empresarial como a los medios de comunicacion.
En este sentido, se debe mencionar la campana
anual internacional “Hacer una cosa por la
diversidad y la Inclusion”, lanzada junto a la
Alianza de Civilizaciones (AoC) con ocasion
del Dia Mundial de las Naciones Unidas para la

Diversidad Cultural, el Didlogo y el Desarrollo,
el 21 de mayo. De hecho, apunta a construir una
comunidad mundial comprometida con apoyar
la diversidad con gestos concretos de la vida
cotidiana, combatiendo asi la polarizacion y los
estereotipos.

Promover las competencias interculturales en el
marco del Programa de Accion de la UNESCO
para una Cultura de Paz y No-violencia. El
programa tiene como objetivo repensar las
estrategias y modalidades operativas para
aprovechar los beneficios de la diversidad
cultural, respetando los derechos humanos, a la
vez que se provee a las sociedades y los individuos
con habilidades y herramientas necesarias
para vivir en armonia. Estas estrategias y
modalidades se adaptan a las exigencias de una
era de transformaciones sociales marcadas por
la fluidez, la complejidad, la incertidumbre, que
pide nuevas articulaciones entre la diversidad
cultural y los valores universales.

Ampliar la lista de profesiones que reconozcan la
necesidad de las competencias interculturales y
que estén dispuestas a modificar adecuadamente
la formacién de los profesionales. Por ejemplo,
los profesionales de la salud discuten no sélo
la necesidad de la competencia cultural, sino
también de la “humildad cultural” cuando
trabajan con pacientes de diferentes culturas

40 - Competencias interculturales



(Tervalon y Murray-Garcia, 1998). Los
trabajadores del desarrollo comunitario han
aplicado el mismo concepto a su propio contexto
(Ross, 2010). El énfasis en la humildad cultural
esta diseflado no soélo para enfatizar en la
continua naturaleza de adquirir aptitud en las
competencias interculturales y en el compromiso
con la autoreflexion y autocritica, sino también
para reducir deliberadamente, en la medida de
lo posible, las diferencias de poder entre los
participantes. Un programa particularmente
innovador, Experiencias Interprofesionales, ofrecido
en colaboracién entre el Centro de Estudios y
Documentacién Internacional de Barcelona
y el Instituto Internacional de la Universidad
de las Naciones Unidas para la Alianza de
Civilizaciones retne a profesionales de diversos
ambitos. El ejemplo mas reciente es el encuentro
entre la UE y el Magreb que reunio a jueces con
periodistas de Italia, Espafia, Francia, Tunez,
Argelia y Marruecos. Segun la organizadora,
Yolanda Onghena:

los participantes exploraron la dimensién politica de
la relacion entre la informacién y la comunicacion.
También discutieron las condiciones de aceptacion
y negociacion y la regulacion de las esferas de
responsabilidad en diferentes sociedades de
periodistas (quienes desempefian una triple funcién
como proveedores de informacion, divulgadores
y criticos) y jueces (expertos en la garantia de la
ley y en la defensa de los equilibrios esenciales del
pluralismo politico y juridico).

Fortalecer y apoyar a las catedras UNITWIN/
UNESCO, confiando en su experiencia para
ayudar a implementar todos los niveles de la
plataforma operacional y aprovechar los puntos
fuertes de esta red, con el objetivo de hacer
buen uso de una red actualmente existente que
posee conocimientos y conexiones directamente
relevantes. En este sentido, se debe mencionar el
desarrollo de un programa sobre el aprendizaje
basado en el dialogo intercultural en cooperacion
con el Foro Publico Mundial “Dialogo de
Civilizaciones” y la Catedra de Filosoffa en el
Dialogo de las Culturas de la UNESCO.

> Crear nuevos centros de excelencia e innovacion

segun sea necesario en todas y cada una de las
areas discutidas en este informe, aprovechando el
apoyo de los Institutos de la UNESCO, Escuelas
Asociadas y Catedras UNITWIN/UNESCO
segin corresponda. Dichos centros pueden
servir de vehiculo para ampliar el impacto de
las actividades exitosas y deben establecerse en
diferentes partes del mundo y no solamente en

algunas localidades.

Las decisiones legales suelen integrar aspectos culturales
en una sitnacion, por ejemplo en Colombia, 1os tunebos
-pueblo indigena llamado U'wa en su propia lengua- creen
que los gemelos deben ser expulsados de la comunidad.
En 1999, una pareja U'wa pidié al Estado que

aceptara la custodia temporal de sus gemelos con el fin de
pedir permiso a las antoridades de su comunidad para
cambiar la tradicion, y asi permitir que ellos y los futuros
padres pudieran conservar a sus hijos. Con el tiempo, la
comunidad cambio la tradicion, pero era importante que
lo hicieran como resultado de su propia iniciativa, en lugar
de ser obligados a hacerlo por el Estado. La complejidad
del caso cansd mucha discusion y sirvid como un buen
¢jemplo de la necesidad no sélo de las competencias
interculturales sino también de las intraculturales.

E/ Centro Cultural Internacional Caisa en Helsinki,
resultado del Programa Finlandeés de Integracion
de Inmigrantes (Ministerio del Interior, Finlandia,
1999) tuvo éxito rapidamente tanto en ayudar a los
inmigrantes recientes a mantener sus propias culturas,
como en ayudarles a integrarse eficazmente a los grupos
mayoritarios. Las acciones del programa se centraron en
la disposicion frente a la educacion y la creacion de un
espacio fisico donde los inmigrantes y las asociaciones de
inmigrantes pudieran reunirse con representantes de las
cindades, representantes de iglesias y otros interesados
en cuestiones relacionadas con su bienestar. EIl Centro
Cultural Internacional de Caisa pudo mejorar la
imagen priblica de los inmigrantes, reduciendo asi los
prejuicios y la discriminacion, al mismo tiempo que
introdujo a los inmigrantes en la sociedad finlandesa.
Como resultado, Caisa ha crecido sustancialmente en
los diltimos arios, acogiendo el Festival de la Cancion de
Eurovision y otorgando 20 millones de euros en subsidios,

ambos en 2007 (Joronen, 2003, Timonen, 2007).

Competencias interculturales - 41



VI. CONCLUSION

M uchos de los que fomentan las competencias
interculturales estan llegando a comprender
que las personas son competentes o incompetentes
de manera conjunta y que no existe una persona
que sea competente interculturalmente de forma
individual. Sélo a través de la construccion conjunta
de una relacién en la que las personas se escuchan
unas a otras, los individuos pueden demostrar
sus competencias interculturales. Los costos de
la incompetencia intercultural son muy elevados,
incluyendo todos los riesgos del conflicto y la guerra,
por ello, es vital invertir en actividades necesarias
para aclarar, ensefiar, promover, promulgar y apoyar
las competencias interculturales. As{ como nuestro
futuro depende de las acciones que se tomen hoy,
el futuro de la diversidad cultural, respetuosa de

los derechos humanos en nuestro mundo social
depende de nuestra capacidad de lograr y demostrar

competencias interculturales en la actualidad. Los
individuos no nacen interculturalmente competentes,
se vuelven competentes a través de la educacion y las
experiencias vitales. La explicacion radica entonces
en la importancia critica de ofrecer suficientes
oportunidades de aprendizaje formal y no formal
de calidad, para que todos puedan adquirir las
competencias interculturales necesarias para vivir con
éxito en la complejidad moderna de nuestro mundo
heterogéneo.

El dialogo intercultural, como proceso de mantener
conversaciones entre miembros de diferentes grupos
culturales, por medio del cual los individuos se
escuchan y aprenden unos de otros, sirve como punto
de partida esencial. El conocimiento del otro no
asegura la amistad o la simpatfa, pero puede reducir la
posibilidad de percibir a los «otros» sélo en términos

42 - Competencias interculturales



de estereotipos amplios e imprecisos. LLos numerosos
y nuevos medios disponibles hoy en dia permiten
la conexion digital entre las personas, en particular
la comunicacién entre los jovenes, quienes viven
realmente alejados del mundo; asi, los nuevos medios
de comunicaciéon pueden servir como herramientas
decisivas, permitiendo que los miembros de diferentes
horizontes culturales se encuentren virtualmente
cuando no tienen oportunidad de hacerlo fisicamente.
El hecho de que existan numerosos retos para el
didlogo intercultural no brinda una razén conveniente
para renunciar a esas conversaciones, ya que pueden
desarrollarse competencias interculturales que
los faciliten. A medida que el mundo se hace mas
pequenio, el estimulo para mejorar las competencias
interculturales entre todos los miembros de la
comunidad global crece en proporciéon. Queda
planteada la pregunta de como la UNESCO vy sus

socios dentro de los gobiernos y la sociedad civil
pueden “restablecer el equilibrio entre el flujo viral
y masivo de informacién y desinformaciéon en el
mundo de hoy y el desarrollo relativamente pobre
de las instituciones de comunicacién, en el sentido
de comunidad y humanidad comuin, permitiendo a
la poblacién corriente distinguir entre informacion y
desinformacion, especialmente cuando se representan
diferentes culturas” (Appadurai, 2012).

El mundo puede estar reduciéndose y las posibilidades
de didlogo en expansién, no obstante, nuestro
objetivo final sigue siendo alcanzar la unidad mas
alla de la diversidad como un tapiz de paz donde los
hilos comunes de solidaridad intelectual y moral nos
unen. Sin este sentido de propodsito comun, el tejido
mismo de la existencia humana se desvanecera.

Competencias interculturales - 43



Referencias

Akindes, E (2005). Braiding lives: Raising African-Pacific-Asian children
in-between homes. In W. Leeds-Hurwitz (Ed.), From generation to gene-
ration: Maintaining cultural identity over time (pp.319-334). Cresskill,
NJ: Hampton Press.

Appadurai, A. (2012). Contribution to the High-Level Debate organized by
UNESCO on the occasion of the 21 September, International Day of Peace,
UN New York, 2012

Appiah, K.A. (20006). Cosmopolitanism: Ethics in a world of strangers. New
York: W.W. Norton.

Bachnik, J.M., & Quinn, C.J. Jr. (Eds.). (1994). Situated meaning: Inside
and outside in_Japanese self, society, and language. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Bar-On, D. (20006). ¢/l your life story: Creating dialogue among Jews and Ger-

mans, Israelis and Palestinians. Budapest: Central European University Press.
Bateson, G. (1979). Mind and nature: A necessary unity. New York: Dutton.
Bauman, Z. (2000). Liguid modernity. Cambridge: Polity Press.

Beacco, J.-C., Byram, M., Cavalli, M., Coste, D., Cuenat, M.E., Goul-
lier, E, & Pantheir, J. (2010). Guide for the development and implemen-
tation of curricula for plurilingual and intercultural education. Council of
Europe. Available from htep://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_
Geneva2010.asp

Bird, L. (2009). Rebuilding resilience: The education challenge. /nzerna-
tional Institute for Educational Planning Newsletter, 27(1), 1-2. Available
from www.iiep.unesco.org/fi leadmin/user_upload/Information-ser-
vices_Newsletter/pdf/eng/2009/2009_1En.pdf

Blumer, H. (1954). What is wrong with social theory? American Sociolo-
gical Review, 18, 3-10.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Bowen, G.A. (2006). Grounded theory and sensitive concepts. /nter-
national Journal of Qualitative Methods, 5(3), Article 2. Available from
hetp://www.ualberta.ca/~iigm/backissues/5_3/pdf/bowen.pdf

Buck, M., & Hamilton, C. (2011). The Nagoya protocol on access to
genetic resources and the fair and equitable sharing of benefits arising
from their utilization to the convention on biological diversity. Review
of European Community and International Environmental Law, 20 (1),
47-61.

Byram, M. (1997). Teaching and assessing intercultural communicative
competence. Clevedon: Multilingual Matters.

Byram, M. (2008). From foreign language education to education for inter-
cultural citizenship: Essays and reflections. Clevedon: Multilingual Matters.

Canale, M., & Swain, M. (1980). Theoretical bases of communicative ap-
proaches to second language teaching and testing. Applied Linguistics, 1, 1-47.

44 - Competencias interculturales

Celce-Murcia, M. (2007). Rethinking the role of communicative com-
petence in language teaching. In A.A. Soler & M.P. Safont. Jorda (Eds.),
Intercultural language use and language learning (pp. 41-57). Berlin:
Springer.

Chen, G.-M., & Starosta, W. (1996). Intercultural competence: A syn-
thesis. Communication Yearbook, 19, 353-383.

Cyrulnik, B. (2009). Resilience: How your inner strength can set you free
from the past (trans. D. Macey). New York: Penguin.

Condon, J., & Yousef, E. (1975). An introduction to intercultural commu-
nication. Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill.

Council of Europe, Directorate of Democratic Citizenship and Partici-
pation. (2013). Developing Intercultural Competence through Education.

Council of Europe. (2012). Intercultural competence for all: Preparation
Jfor living in a heterogeneous world. Pestalozzi Series No. 2. Strasbourg:
Council of Europe Publishing.

Council of Europe, Language Policy Division. (2009); Autobiography
of intercultural encounters: Context, concepts and theories. Available from
htep://www.coe.int/t/dg4/linguistic/autobiogrweb__EN.asp

Council of Europe Ministers of Foreign Affairs. (2008, May 7). White
paper on intercultural dialogue: “Living together as equals in dignity.” Avai-
lable from http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_
Paper/WhitePaper_fi nal_revised_EN.pdf

Coulmas, 2. (1995). Les citoyens du monde: Histoire du cosmopolitisme.

Paris: Albin Michel.

de Angulo, J. (1950). Indians in overalls. 7he Hudson Review, 3(3), 237-
277.

Deardorff, D.K. (Ed.). (2009). The Sage handbook of intercultural compe-
tence. Thousand Oaks, CA: Sage.

Deardorff , D.K. (2011). Promoting understanding and development of
intercultural dialogue and peace: A comparative analysis and global pers-
pective of regional studies on intercultural competence. Report of the State
of the Arts and Perspectives on Intercultural Competences and Skills,
UNESCO.

de Laet, S.J., Dani, A.H., Lorenzo, ].L., & Nunoo, R.B. (Eds.). (1994-
2008). History of humanity (vols. 1-7). London: Routledge and Paris:
UNESCO.

Dervin, E (2010). Assessing intercultural competence in language lear-
ning and teaching; A critical review of current efforts. In E Dervin & E.
Suomela-Salmi (Eds.), New approaches to assessing language and (inter)
cultural comptences in higher education/Nouvelles approchés de [‘évaluation
des compétences langagicres et (inter-) culturelles dans 'enseignement supé-
rieur (pp. 157-174). Bern: Peter Lang.

Dillon, P (2008). A pedagogy of connection and boundary crossings:
Methodological and epistemological transactions in working across and
between disciplines. Innovations in Education o Téaching International,

45(3), 255-262.


http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_Geneva2010.asp
http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_Geneva2010.asp
http://www.iiep.unesco.org/fi
http://www.ualberta.ca/~iiqm/backissues/5_3/pdf/bowen.pdf
http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/autobiogrweb__EN.asp
http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_Paper/WhitePaper_fi
http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_Paper/WhitePaper_fi

Dragicevi¢ Sesi¢, M., & Dragojevié, S. (2011). State of the art and
perspectives on intercultural competencies and skills. Report prepared
for UNESCO Experts Meeting on Intercultural Competences, Paris,
France, September 21-22, 2011.

Fantini, A.E. (2009). Assessing intercultural competence: Issues and
tools. In D.K. Deardorff (Ed.), 7he Sage handbook of intercultural compe-
tence (pp. 456-473). Thousand Oaks, CA: Sage.

Fantini, A., & Tirmizi, A, (2006). Exploring and assessing intercultu-
ral competence.World Learning Publications. Paper 1. Available from
heep://digitalcollections.sit.edu/worldlearning_publications/1

Federici, S., & Reggiani, A.M. (2005). Comics interculturales: Las histo-
rietas como expresién del mundo Africano. Portularia, 5(2), 77-88.

Frye, N. (1957). Anatomy of criticism: Four essays. Princeton, NJ: Prince-
ton University Press.

Galanes, G., & Leeds-Hurwitz, W. (Eds.). (2009). Socially constructing

communication. Cresskill, NJ: Hampton Press.

Gieryn, T.E (1983). Boundary-work and the demarcation of science
from non-science: Strains and interests in professional ideologies of
scientists. American Sociological Review, 48(6), 781-95.

Greene, S. (2004). Indigenous people incorporate? Culture in politics,
culture as property in pharmaceutical bioprospecting. Current Anthropo-

logy, 45(2), 211-237.

Grimson, A. (2011). State of the art and perspectives on intercultural
competences and skills in Latin America. Report prepared for UNESCO
Experts Meeting on Intercultural Competences, Paris, France, September
21-22,2011.

Guilherme, M. (2000). Intercultural competence. In M. Byram (Ed.),
Routledge encyclopedia of language teaching and learning (pp. 297-299).
London: Routledge.

Guilherme, M., Keating, & Hoppe, D. (2010). Intercultural responsi-
bility: Power and ethics in intercultural dialogue and interaction. In M.
Guilherme, E. Glaser & M.C. Mendez-Garcia (Eds.), 7he intercultural
dynamics of multicultural working (pp. 77- 94). Bristol: Multilingual
Matters.

Gumperz, J.J. (1992). Contextualization and understanding. In A. Du-
ranti & C. Goodwin (Eds.), Rethinking context: Language as an interactive
phenomenon (pp. 229-252). Cambridge University Press.

Halstead, .M. (2007). Multicultural metaphors. Education in the Era of
Globalization, 16, 147-160.

Hannerz, U. (1996). Transnational connections: Culture, people, places.
London: Routledge.

Hecht, M.L. (1993). 2002 — A research odyssey: Toward the develop-
ment of a communication theory of identity. Communication Mono-

graphs, 60, 76-82.

Hempel, C. (1965). Aspects of scientific explanation and other essays in the
philosophy of science. New York: Free Press.

Holmes, L. (2009). Intercultural competence: Asia-Pacific Region: Concepts,
methods, and tools for intercultural competence and mediation. Report for
the State of the Arts and Perspectives on Intercultural Competences and
Skills, UNESCO.

Holmes, . (2011, 1-3 September). Beyond intercultural competence:
Intercultural dialogue and responsibility. Keynote presentation, Across
Languages and Cultures, Ca’ Foscari University of Venice, Italy.

Hymes, D.H. (1967). Models of the interaction of language and social
setting. Journal of Social Issues, 23(2), 8-38.

Hymes, D.H. (1972). On communicative competence. In J.B. Pride &
J. Holmes (Eds.), Sociolinguistics (pp. 269-293). Baltimore, MD: Pen-
guin.

Hymes, D.H. (1984). Vers la compétence de communication. Paris: Hatier.

Llich, 1. (1973). Tools for conviviality. New York: Harper and Row. Avai-
lable from https://clevercycles.com/tools_for_conviviality/

Joronen, T. (2003). City of Helsinki’s policy for the integration of immi-
grants: Caisa International Culture Centre in Helsinki. Cizy of Helsinki
Urban Facts/Research Series, 1. Available from http://www.cukn.org/fi
nland/themes/Urban_Policy/Social_inclusion_and_integration/Integra-
tion_of_social_groups/Ethnic_minorities/caisa_1321.html

Kutz, S., Wegner, D., & Bar-On, D. (2000). Bridging the gap: Storytelling
as a way to work through political and collective hostilities. Hamburg:
Kérber-Stiftung.

Lahire, B. (2012). Monde pluriel: Penser l'unité des sciences sociales. Paris:
Le Seuil.

Leeds-Hurwitz, W. (1989). Communication in everyday life: A social
interpretation. Norwood, NJ: Ablex.

Luhmann, N. (1990). The improbability of communication. In Essays on
self-reference (pp. 86-98). New York: Columbia University Press.

Makino, S. (2002). Uchi and sotv as cultural and linguistic metaphors.
In R'T. Donahue (Ed.), Exploring Japaneseness: On Japanese enactments of
culture and consciousness (pp. 29-64). Westport, CT: Ablex.

Miike, Y. (2003). Beyond Eurocentrism in the intercultural field:
Searching for an Asiacentric paradigm. In W. Starosta & G.-M. Chen
(Eds.), Ferment in the intercultural field: Axiology/value/praxis (pp. 243-
276). Thousand Oaks, CA: Sage.

Ministry of the Interior, Finland. (1999). Act on the integration of immi-
grants and reception of asylum seekers. Available from hetp://www.fi nlex.fi
[en/laki/kaannokset/1999/en19990493.pdf

Open Society Institute (OSI). (2005). 7he Croatian National Programme
Jfor the Roma: An example of gender inequality? Available from heep://www.
unhcr.org/refworld/docid/467264682.html

Orbe, M.P. (1998). Constructing co-cultural theory: An explication of
culture, power, and communication. Thousand Oaks, CA: Sage.

Papastergiadis, N. (2006). Spatial aesthetics: Art, place and the everyday.

London: Rivers Oram Press.

Competencias interculturales - 45


http://digitalcollections.sit.edu/worldlearning_publications/1
https://clevercycles.com/tools_for_conviviality
http://www.eukn.org/fi
http://www.fi
http://www.unhcr.org/refworld/docid/467264682.html
http://www.unhcr.org/refworld/docid/467264682.html

Pearce, W.B. (1989). Communication and the human condition. Carbon-
dale, IL: Southern Illinois University Press.

Pearce, W.B., & Littlejohn, S.W. (1997). Moral conflict: When social
worlds collide. Thousand Oaks, CA: Sage.

DPearce, W.B., & Pearce, K.A. (2004). Taking a communication perspec-
tive on dialogue. In R. Anderson, L.A. Baxter & K.N. Cissna (Eds.),
Dialogue: Theorizing difference in communication studies (pp. 39-56). Th
ousand Oaks, CA: Sage.

Penman, R. (2000). Reconstructing communicating: Looking to a fisture.
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.

Postlethwaite, K. (2007). Boundary crossings in research: Towards a
cultural understanding of the research project “Transforming Learning
Cultures in Further Education’. Educational Review, 59(4), 483-499.

Ross, L. (2010). Notes from the field: Learning cultural humility
through critical incidents and central challenges in community based
participatory research. Journal of Community Practice, 18, 315-335.

Sanchez de Guzmdn, M.E. (20006). Entre el juez Salomén y el dios Sira.
Decisiones interculturales e interés superior del nirio. Universiteit van Ams-
terdam, Faculteit der Rechtsgeleerdheid: Doctoral dissertation. Available
from http://dare.uva.nl/record/171867

Schissler, H. (2009). Navigating a globalizing world: Thoughts on
textbook analysis, teaching, and learning. 75 ¢ Journal of Educational
Media, Memory, and Sociery, 1(1), 203-26.

Sigsgaard, M. (Ed.). (2011). On the road to resilience: Capacity develop-
ment with the Ministry of Education in Afghanistan. Paris: UNESCO.

Silverstein, M. (1976). Shifters, linguistic categories, and cultural des-
cription. In K.H. Basso & H.A. Selby (Eds.), Meaning and anthropology
(pp. 11-55). New York: Harper and Row. Spano, S. (2001). Public
dialogue and participatory democracy: The Cupertino community project.
Cresskill, NJ: Hampton Press.

Spano, S. (2001). Public dialogue and participatory democracy: The Cuper-
tino community project. Cresskill, NJ: Hampton Press.

Star, S.L., & Griesemer, J.R. (1989). Institutional ecology, “translations”
and boundary objects: Amateurs and professionals in Berkley’s Museum
of Vertebrate zoology, 1907-1939. Social Studies of Science, 19, 387-420.

Steier, E (Ed.). (1991). Research and reflexivity. London: Sage.

Steyn, M. (2009). Intercultural competences in Southern Africa: The
African philosophy of Ubuntu. Report for the State of the Arts and
Perspectives on Intercultural Competences and Skills, UNESCO.

Tervalon, M., & Murray-Garcia, J. (1998). Cultural humility versus
cultural competence: A critical distinction in defining physician training
outcomes in multicultural education. Journal of Health Care For The Poor

And Underserved, 9 (2), 117-125.

Timonen, P. (2007). Review by the Cultural Director. Available from
heep://www.hel.fi /'wps/portal/Kulttuurikeskus_en/Kulke_Toimin-
takertomus_2007_en?WCM_GLOBAL_CONTEXT=/kulke/en/An-
nual+Report+2007/Review+by+the+Cultural+Director

46 - Competencias interculturales

Todorov, T. (1987). Le croisement des cultures. Communications, 43,

5-24.

Trompette, P, & Vinck, D. (2009b). Retour sur la notion d’objet-
frontiere. Revue danthropologie des connaissances, 3 (1), 5-27.

UNESCO. (1996). Learning: The treasure within. Paris: UNESCO, Task
Force on Education for the Twenty-first Century. Available from htep://
www.unesco.org/delors/

UNESCO. (1982). Mexico City declaration on cultural policies. Pa-
ris: UNESCO. Available from http://portal.unesco.org/culture/en/fi
les/12762/11295421661 mexico_en.pdf/mexico_en.pdf

UNESCO. (2001, 3 November). Universal declaration on cultural
diversity. Available from http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_
ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html

UNESCO. (2002). Cultural Diversity Series No. 1: UNESCO Universal
declaration on cultural diversity. Paris: UNESCO. Available from unes-
doc.unesco.org/images/0012/001271/127162e.pdf

UNESCO. (2005). Convention on the protection and promotion of the
diversity of cultural expression. Paris: UNESCO. Available from unesdoc.
unesco.org/images/0014/001495/149502e.pdf

UNESCO. (2006a). Strategy on human rights. Paris: UNESCO. Avai-
lable from unesdoc.unesco.org/images/0014/001457/145734e.pdf

UNESCO. (2006b). Guidelines on intercultural education. Paris:
UNESCO, Section of Education for Peace and Human Rights, Division
of Education for Peace and Sustainable Development, Education Sector.
Available from unesdoc.unesco.org/images/0014/001478/147878e.pdf

UNESCO. (2009). World Report No. 2: Investing in cultural diversity and
intercultural dialogue. Paris: UNESCO. Available from www.unesco.org/
en/world-reports/cultural-diversity

UNESCO. (2011a). 36C/5 Addendum: Draft resolution 2012-
2013. Paris: UNESCO. Available from unesdoc.unesco.org/
images/0021/002108/210832¢.pdf

UNESCO. (2011b). 7he Cultural Diversity Programming Lens: A prac-
tical tool to integrate culture in development — Pedagogical guide. Paris:
UNESCO. Available from http://www.unesco.org/new/en/culture/the-
mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens/

UNESCO. (2012). UNESCO5 programme of action: Culture of peace and
non-violence; A vision in action. Available from http://unesdoc.unesco.

org/images/0021/002177/217786e.pdf

United Nations. (1948). Universal declaration of human rights. Geneva:
United Nations. Available from http://www.un.org/en/documents/udhr/

United Nations. (2001). Human rights: A basic handbook for UN staff .
Geneva: United Nations, Offi ce of the High Commissioner for Human
Rights, United Nations Staff College Project. Available from www.ohchr.
org/Documents/Publications/HRhandbooken. pdf

Youssef, M. (2011). State of the art and perspectives on intercultural competences
and skills in Arab cultures. Report prepared for UNESCO Experts Meeting
on Intercultural Competences, Paris, France, September 21-22, 2011.


http://dare.uva.nl/record/171867
http://www.hel.fi
http://www.unesco.org/delors
http://www.unesco.org/delors
http://portal.unesco.org/culture/en/fi
http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html
http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html
http://www.unesco.org/en/world-reports/cultural-diversity
http://www.unesco.org/en/world-reports/cultural-diversity
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://unesdoc.unesco.org/images/0021/002177/217786e.pdf
http://unesdoc.unesco.org/images/0021/002177/217786e.pdf
http://www.un.org/en/documents/udhr
http://www.ohchr.org/Documents/Publications/HRhandbooken.pdf
http://www.ohchr.org/Documents/Publications/HRhandbooken.pdf
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000191978_spa

Agradecimientos

Este documento fue bosquejado por Wendy Leeds-Hurwitz, directora del Centro para el Dialogo Intercultural,
bajo la coordinacién de Katérina Stenou — directora de la Plataforma Intersectorial para una Cultura de
Paz y no Violencia, Departamento de Accién Estratégica—, como una sintesis y ampliaciéon sobre los
numerosos documentos elaborados especialmente para la discusion sostenida en el encuentro de expertos
sobre competencias interculturales en Parfs (Francia) el 21 y 22 de octubre de 2011. El presente informe se
redact6 a partir de distintas fuentes: a) cinco reportes regionales a cargo de Dragi¢evi¢ Sesi¢ & Dragojevié
(2011), Grimson (2011), Holmes (2009), Steyn (2009), and Youssef (2011); b) una sintesis de ellos escrita por
Deardoff (2011); y ¢) las estimulantes discusiones durante la reunién de expertos. Ademas de la mayoria de
Catedras Unesco sobre dialogo interreligioso para la comprension intercultural, vinculadas a la discusion el
22 de octubre de 2011.

Créditos de las fotografias:

Barrantes, Hanna (BY-NC-SA)

Begreen www.pixabay.com

Bertolino, Tony (BY-NC-SA) Disponible en wwsw.unsplash.com
Choudhary, Avnish (BY-NC-SA) Disponible en wwmw.unsplash.com
Christina, Sharon (BY-NC-SA) Disponible en wwsw.unsplash.com
Falla, Elias www.pixabay.com

Ginsbrook, Anthony (BY-NC-SA) Disponible en wwm.unsplash.com
Gupta, Pavan (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com
Herney www.pixabay.com

Hershey, Peter (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com
Ivan (BY-NC-SA) Disponible en wwmw.pexels.com
Mccullough riley (BY-NC-SA) Disponible en wwmw.unsplash.com:

Rychetsk, Raphael (BY-NC-SA) Disponible en wwmw.unsplash.com

Smokrovic, Boris (BY-NC-SA) Disponible en wuwsw.unsplash.com

Competencias interculturales - 47


http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.pexels.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.comAgradecimientos
http://www.unsplash.comAgradecimientos

“Tenemos que promover una vision positiva de la diversidad cultural y

fomentar la alfabetizacion cultural a través del aprendizaje, los intercambios

y el dialogo. Estos son esenciales para luchar contra la discriminacion,
los prejuicios y el extremismo. La diversidad y la alfabetizacion culturales
son fuerzas esenciales para la renovacion de nuestras sociedades.”

Irina Bokova, directora general de la UNESCO

- ué son las competencias interculturales y por qué son
" necesarias en este mundo globalizado que integra cada
vez mas a gente de diferentes contextos? ¢Qué lugar ocupan las
competencias interculturales —y qué rol deben jugar— en la
configuracion de este nuevo panoramar La globalizacion reduce el
mundo, poniendo en contacto, como nunca antes, a un rango mas
amplio de culturas. La diversidad cultural y el contacto intercultural
han empezado a ser hechos de la vida moderna, y las competencias
interculturales han empezado a ser una respuesta necesaria. Si
entendemos la diversidad cultural como una fuente (del modo en
que la diversidad sirve como fuente), debemos aprender a lidiar con
las implicaciones: usar la diversidad como la fuente que puede set.
El desarrollo de competencias interculturales facilita las relaciones
¢ interacciones entre personas de varios origenes y culturas, asi
como dentro de grupos heterogéneos, si comprendemos que todos

necesitamos aprender a vivir juntos en paz.

Una vez se acepta su necesidad y se consideran como urgentes
las competencias interculturales, empieza a ser esencial
desarrollar un amplio rango de conceptos y definiciones tedricas que
reconozcan las multiples comprensiones, considerando la existencia
de la pluralidad de lenguas, religiones, historias e identidades. La
confianza mutua y el intercambio de experiencias y valores similates
y diferentes, asf como la imbricacion de las vidas, sitven como puntos
de inicio para el desarrollo de estas definiciones comunes y para
crear un nuevo espacio de interacciones. Primero, este documento
expone conceptos clave para alimentar el debate sobte competencias
culturales. LLuego, un plan operativo para orientar el debate a la
accion demostrando que, como resultado de la globalizacion,
hoy todos necesitamos competencias interculturales, y que tales

esfuerzos deben hacerse de tal manera que garanticen su desarrollo.



	Sans titre



