
COMPETENCIAS INTERCULTURALES
Marco conceptual y operativo 

Cátedra UNESCO - diálogo interculturalOrganización
de las Naciones Unidas

para la Educación,
la Ciencia y la Cultura



Cátedra UNESCO - diálogo interculturalOrganización
de las Naciones Unidas

para la Educación,
la Ciencia y la Cultura

COMPETENCIAS INTERCULTURALES
Marco conceptual y operativo 



Los autores son responsables de la elección y la presentación de los contenidos en este documento y de las opiniones 
expresadas en el mismo, las cuales no son necesariamente las de la UNESCO y no comprometen a la Organización.

© UNESCO, Intercultural Competences:conceptual and operational framework, 2013.
© Universidad Nacional de Colombia, Cátedra UNESCO -Diálogo intercultural, Competencias Inetrculturales: marco 
conceptual y operativo, 2017.

Esta publicación cuenta con una licencia Creative Commons que permite distribuir, remezclar, retocar, y crear a partir 
de esta obra de modo no comercial, siempre y cuando atribuyan crédito y licencien sus nuevas creaciones bajo las 
mismas condiciones.

Traducción del inglés
Jenny Katherine Vargas Tovar

Revisión técnica
Jorge Enrique González

Diseño y diagramación
Hanna Isua Barrantes Sánchez



TABLA CONTENIDO

Introducción

Prólogo

El reto

Vocabulario conceptual

Una conceptualización visual: 
El árbol de las Competencias Interculturales

Plan operativo

1. Aclaración sobre las competencias interculturales
2. Enseñanza de las competencias interculturales
3. Promoción de las competencias interculturales
4. Promulgación de las competencias interculturales
5. Apoyo a las competencias interculturales

Conclusión

I.

II.

III.

IV.

V.

VI.



-Competencias interculturales  7

INTRODUCCIÓN

L a Cátedra UNESCO –Diálogo intercultural de la 
Universidad Nacional de Colombia se complace en 

presentar al público de habla hispana esta edición de 
Competencias interculturales.  Se trata de un documento 
de enorme importancia para el diseño de propuestas 
educativas que tengan por objeto el desarrollo del 
aprendizaje intercultural, bajo el supuesto de que en 
la época contemporánea no basta con el aprendizaje 
tradicional en los procesos de socialización primaria 
y secundaría, así como tampoco resulta suficiente el 
aprendizaje para navegar en entornos virtuales.

La enorme diversidad cultural de nuestro mundo 
contemporáneo nos compromete con el desarrollo de 
competencias para aceptar la presencia de los otros 
diversos y aprender a construir opciones de futuro 
desde esa alteridad diversa.  El planteamiento de 
este documento va en la dirección de reconocer las 
diferencias entre la convivencia desde el punto de 
vista del multiculturalismo, entendido este como una 
opción política valida que avanza en el reconocimiento 
jurídico de la diversidad cultural, especialmente 
efectivo en entornos políticos asociados a instituciones 
democráticas maduras que garanticen la participación 
ciudadana a través de diversos mecanismos, directos 
e indirectos, respecto de lo que significan los acuerdos 
interculturales, que implican no solo el pleno 
reconocimiento de la diferencia, sino la construcción 
conjunta de proyectos de vida colectiva con el 
correspondiente acondicionamiento o trasformación 
de las instituciones correspondientes. 

El desarrollo de competencias interculturales 
constituye, entonces, un proceso de aprendizaje 
que requiere planteamientos claros respecto a sus 
fundamentos conceptuales y las facultades del 
entendimiento humano que se ven comprometidas en 
ambientes de trabajo educativo interculturales.  Desde 
ese punto de vista, es fundamental definir con claridad 
la importancia del reconocimiento de la diversidad 
cultural en sus múltiples manifestaciones, así como 
la necesidad de interpretar los Derechos humanos a 
la luz de esa diversidad, apuntando en la dirección de 

actualizar el contenido universal de esos Derechos 
a la luz de la sabiduría de las experiencias de vida 
cotidiana que se encuentran en las concepciones éticas 
de múltiples expresiones culturales particulares.

Ese planteamiento va en la dirección de la invitación 
de la Dirección general de la UNESCO a construir 
las bases de un nuevo humanismo del siglo XXI, 
cuyo síntesis la tenemos en el lema «Por lo universal 
reconciliado», una de cuyas expresiones más claras 
la encontramos en el pensamiento del poeta Aimé 
Césaire:

Hay dos maneras de perderse: por segregación encerra-
da en lo particular o por disolución en el universal.  Mi 
concepción del Universal es el de un universal enrique-
cido por todo lo particular, por todos los particulares, 
coexistencia y profundización de todos los particulares.

Este es el principio orientador de la Cátedra UNESCO 
–Diálogo intercultural de la Universidad Nacional de 
Colombia, que avanza en la propuesta de construcción 
de Universales análogos, esto es, acuerdos desde la 
alteridad que se  logran gracias al razonamiento 
analógico, por medio del diálogo que edifica nuevos 
vínculos sociales sin caer en concepciones éticas 
unívocas, o en la confusión de la multivocidad que 
exalta hasta el límite el valor de la diversidad.

En este propósito hemos encontrado en la propuesta 
de  Competencias interculturales un marco de trabajo 
bien sustentado para clarificar cinco grandes procesos: 
en qué consisten; cuales son las principales;  como 
enseñarlas; como promoverlas y, finalmente, las 
estrategias para mantenerlas y desarrollarlas.

Esperamos que la presentación en lengua española de 
este importante documento sirva de insumo básico a 
las acciones transformadoras que se orientan por el 
diálogo intercultural en la amplia y diversa comunidad 
hispanohablante en el mundo.

Jorge Enrique GONZALEZ
Coordinador

Cátedra UNESCO –Diálogo intercultural
Universidad Nacional de Colombia



Competencias interculturales-

I. PRÓLOGO

Todas las culturas vivientes son aptas para la 
comunicación intercultural. La historia de la 

humanidad es el relato de esos pasajes. Esto se hace 
particularmente evidente en la era de la globalización 
en la que el horizonte de constante involucramiento 
cultural se caracteriza por una diversidad intensificada 
de gentes, comunidades e individuos que viven cada 
vez más cercanamente. La creciente diversidad de las 
culturas, fluida, dinámica y transformadora, implica 
capacidades y competencias específicas para que los 
individuos y las sociedades aprendan, reaprendan y 
desaprendan a fin de que cumplan sus compromisos 
personales y logren la armonía social. Cuando una 
cultura es consciente de sus tensiones y limitaciones, 
esta puede extender sus horizontes y enriquecer sus 
fuentes espirituales e intelectuales al aprender de 
visiones alternativas en epistemología, ética y estética.

UNESCO, como las Naciones Unidas, fue creada 
para promover la comprensión mutua, la paz, la 
democracia y el desarrollo. Su mandato específico 
como agencia especializada es traducir estos objetivos 
a la práctica cotidiana al cultivar la sensibilidad y 
solidaridad interculturales mientras lucha contra la 
intolerancia, los estereotipos, la discriminación, el 
discurso del odio y la violencia. Según la Constitución 
de la UNESCO «la paz debe estar fundada en la 
solidaridad intelectual y moral de la especie humana». 
Esto significa que la Organización valora y acentúa 
las capacidades y el potencial humano para vivir 
juntos libres e iguales pacíficamente, por medio de 
sus campos de competencia: educación, cultura, 
ciencias, comunicación e información, que son 
herramientas transformadoras de la dignidad humana, 
de la confianza mutua y de las responsabilidades 
compartidas. Además, la pregunta constante 
permanece como el mejor enfoque para lograr 
unidad en la diversidad, o todavía más, para el logro 
de la unidad más allá de la diversidad a través de la 
participación total en la riqueza infinita de las culturas 
del mundo. Esta es la esencia del recientemente 
adoptado Programa de acción para una cultura de paz y 
no violencia de la UNESCO con un doble objetivo: 

resaltar la emergencia de un sentido de pertenencia 
a una humanidad frágil, plural y compartida y dar 
prominencia a la riqueza de culturas, así como al 
respeto mutuo que debe existir entre ellas con una 
visión que facilite una efectiva cultura de paz. 

Enfocar la diversidad cultural requiere identificar 
y promover el rango más amplio posible de 
competencias, especialmente aquellas que las 
sociedades han diseñado y trasmitido a lo largo de 
generaciones sucesivas. Porque las interacciones 

8



-Competencias interculturales

interculturales han empezado a ser un rasgo constante 
de la vida moderna, incluso en las sociedades 
más tradicionales, está bajo escrutinio la forma 
misma en que los individuos y las comunidades 
gestionan encuentros con otras culturas. De ahí 
la creciente conciencia entre quienes formulan 
políticas y la sociedad civil de que las competencias 
interculturales pueden const ituir una fuente 
relevante para ayudar a los individuos a negociar 
fronteras culturales por medio de sus encuentros y 
experiencias culturales. Ellas empiezan a ser parte 

integral de la ref lexión sobre lo que el informe 
UNESCO dirigido por J. Delors (Learning: The 
Treasure within, 1996) denominó «aprender a vivir 
juntos». Vale decir que aprender es, primero y ante 
todo, considerar cualquier asunto, objeto o ser, como 
un símbolo para ser descifrado o interpretado. 

Las competencias interculturales son habilidades 
para navegar acertadamente en ambientes complejos 
marcados por la creciente diversidad de gentes, culturas 
y estilos de vida, en otros términos, habilidades 
para desempeñarse «efectiva y apropiadamente al 
interactuar con otros lingüística y culturalmente 
diferentes de uno mismo» (Fantini & Tirmizi, 2006). 
Como subrayó UNESCO en una publicación previa 
(Guidelines on Intercultural Education, 2006b), las escuelas 
son un lugar central para educar tales competencias y 
habilidades. No obstante, dada su relevancia para la 
vida política y social, el alcance de tales competencias 
es mucho más amplio que la educación formal. 
Ellas tienen que llegar a una nueva generación de 
«ciberciudadanos», notablemente hombres y mujeres 
jóvenes con oportunidades inimaginables para 
conversaciones globales. 

Esta idea fue más ampliamente desarrollada en el 
informe mundial Investing in Cultural Diversity and 
Intercultural Dialogue (UNESCO, 2009): “Hay un nuevo 
tipo de alfabetización, a la par de la importancia de 
las habilidades de lectura, escritura y aritmética: la 
alfabetización cultural ha empezado a ser el sustento 
para el mundo de hoy, una fuente fundamental para 
acoplar los múltiples lugares que puede tomar la 
educación (de la familia y la tradición a los medios, 
tanto viejos como nuevos, hasta grupos y actividades 
informales) y una herramienta indispensable para 
trascender el choque de ignorancias. Este puede ser 
visto como un amplio conjunto de visiones de mundo, 
actitudes y competencias que la gente joven adquiere 
para toda la vida.”

Las competencias interculturales buscan liberar a la 
gente de su propia lógica y dialectos culturales para 
involucrarlos con otros y escuchar sus ideas, lo cual 
puede implicar pertenecer a uno o más sistemas 
culturales, particularmente si ellos no son valorados 

 9



o reconocidos en un contexto socio-político dado. 
Adquirir competencias interculturales es un reto 
apasionante dado que nadie está, naturalmente, 
llamado a entender los valores de otros. Este reto es 
una oportunidad única en la historia de la humanidad. 
Oportunidades como esta a veces llevan a redescubrir 
la propia identidad bajo formas descifradas de «lo 
otro». Por lo tanto, dichas competencias empoderan 
a los grupos participantes y a los individuos, y los 
capacita para interactuar con otros con una visión para 
conciliar las diferencias, apaciguando los conflictos y 
configurando las bases de una coexistencia pacífica. 

Con el propósito de promover la comprensión y el 
aumento del diálogo intercultural conducente a la paz, 
la UNESCO (2009) elaboró un estudio comparativo 
sobre conceptos, métodos y herramientas relacionados 
con las competencias y habilidades interculturales. 
Este estudio titulado Promoting understanding and 
development of intercultural dialogue and peace ha señalado 
las principales líneas y tendencias del actual debate 
sobre competencias interculturales al: i) establecer un 
estado de la cuestión de los principales conceptos, 
herramientas y métodos que han sido desarrollados y 
aplicados exitosamente en el campo de la comunicación 
y la mediación intercultural; ii) reflexionar sobre las 
diversas formas que las sociedades han elaborado para 
mediar la diferencia cultural, combatir el prejuicio y 
fortalecer la cohesión social; y iii) identificar aquellas 
habilidades, competencias e instituciones sociales de 
más amplia aplicabilidad y proponer métodos para 
comunicar tales habilidades a comunidades de otros 
lugares. 
 
Además, fue convocada una reunión de expertos tanto 
para discutir los contenidos como las recomendaciones 
del mencionado estudio comparativo, con el 
objetivo de establecer estrategias adecuadas para su 
implementación. Apoyada en esta larga experiencia, 
UNESCO actualmente enriquece el contenido de 
las competencias interculturales con los principios 
y valores de los derechos humanos. Se espera que 
de este ejercicio resulte el desarrollo de un conjunto 
de directrices orientadas a normalizar el uso de las 
competencias interculturales basadas en los derechos 
humanos en varios campos del diseño de políticas. 

Las directrices serán acompañadas de un manual 
de entrenamiento para apoyar su implementación. 
Ambos están planeados para una variedad de actores 
e interesados, desde empleados y planificadores 
ministeriales hasta autoridades locales y líderes 
juveniles.

La presente publicación busca dirigir este tema de 
crucial interés a muchas audiencias en todas las 
regiones del mundo. ¿Qué son las competencias 
interculturales? ¿por qué son de tanto interés hoy?—
¿y por qué importan tanto para el mañana?—.

Con este espíritu, el contenido y la estructura de 
esta publicación brindan un conjunto de ideas y 
claves que pueden ser usadas reflexivamente. La 
f lexible organización del cuadernillo permite al 
lector apoyarse en amplios conceptos y pautas, de la 
máxima autoridad y relevancia para que les encuentre 
aplicación significativa en su contexto.

Nuestro deseo es que las siguientes páginas le brinden 
un buen punto de partida sobre la terminología básica 
necesaria para desarrollar competencias interculturales 
y permitir diálogos interculturales, así como para 
delinear la serie de pasos mínimamente necesarios 
para compartir este conocimiento con muchos otros 
de diferentes contextos. Entrenar a un conjunto de 
facilitadores, sin importar qué tan cualificados sean, 
ha sido juzgado como inadecuado para preservar los 
derechos humanos y la paz mundial. Por lo mismo, 
es necesario empezar a implementar cambios de 
mayor alcance: cada persona precisa competencias 
interculturales hoy como resultado de la globalización, 
y deben hacerse tales esfuerzos para garantizar que 
cada uno las adquiera.

UNESCO continúa más que nunca comprometida 
en aumentar la conciencia sobre las competencias 
interculturales, asegurando que sean estudiadas, 
enseñadas y promovidas no sólo a nivel teórico, 
sino también como una caja de herramientas 
de conocimiento, capacidades y habilidades que 
preparen a los individuos para una amplia variedad 
de situaciones diversas en la vida cotidiana dentro y 
entre nuestras plurales sociedades contemporáneas. 

Competencias interculturales-10



¿Qué son las competencias interculturales y por qué 
son necesarias en este mundo globalizado que ha 

integrado cada vez más a gente de diferentes contextos? ¿qué 
rol desempeñan las competencias interculturales —y qué rol 
deben jugar— en la configuración de este mundo?

-  11

II. EL RETO

L a globalización reduce el mundo, poniendo en 
contacto, como nunca antes, a un rango más 

amplio de culturas. Inevitablemente, las fronteras 
culturales se desplazan, por lo tanto el ritmo de las 
transformaciones sociales aumenta. Como resultado, 
la diversidad cultural y el contacto intercultural 
han empezado a ser hechos de la vida moderna, y 
las competencias interculturales han empezado a 
ser una respuesta necesaria. La diversidad cultural 
sirve como una valiosa fuente de concertación de 
diálogos interculturales de largo plazo, a los cuales 
está íntimamente vinculada: ninguna de estas dos 
nociones puede prosperar sin la otra. El desarrollo 
de competencias interculturales facilita las relaciones 
e interacciones entre personas de varios orígenes y 
culturas, así como dentro de grupos heterogéneos, 
todos ellos necesitan aprender a vivir juntos en paz. 
Las competencias interculturales permiten, entre 
otras, compartir una conciencia de mismidad y 

otredad con mucha más gente, evitando riesgos como 
la reproducción de estereotipos y la promoción de una 
perspectiva esencialista de la cultura.

En este ambiente, la pregunta recurrente es ¿Cómo 
coexistir e interactuar en un mundo cada vez más 
interconectado? Al respecto, los documentos de 
las Naciones Unidas sobre derechos humanos 
son importantes fuentes para el desarrollo de los 
contenidos de las competencias interculturales. En 
1948, la Declaración universal de los Derechos Humanos fue 
el primer instrumento internacional para establecer 
una lista extensa de derechos a ser aplicados para 
todos los individuos en todas las sociedades y 
escenarios, proveyendo así una base para el manejo 
de relaciones entre personas distintas y sus múltiples 
grupos, especialmente a través de la educación. 
“La educación estará dirigida al completo desarrollo de la 
personalidad humana y al fortalecimiento del respeto de los 
derechos humanos y las libertades fundamentales. Promoverá la 
comprensión, tolerancia y amistad entre todas las naciones, los 
grupos religiosos y raciales y demás actividades de las Naciones 

Competencias interculturales



Competencias interculturales-

Unidas para el mantenimiento de la paz” (Art. 26, párr. 2). 
Así, las competencias interculturales complementan 
los derechos humanos como un catalizador para 
promover una cultura de coexistencia pacífica y 
armoniosa. Los derechos humanos incluyen:

1. Derechos políticos y civiles (vida, seguridad, 
integridad, libertades fundamentales, acceso a la justicia);
2. Derechos sociales, culturales y económicos 
(educación, salud, trabajo, comida, alojamiento, 
participación en la vida cultural, social y económica);
3. Principios fundamentales como: universalidad e 
inalienabilidad; indivisibilidad, interrelacionabilidad 
e interdependencia, equidad y no discriminación 
(derechos de las mujeres, de indígenas, de los niños, 
de personas con discapacidades, de trabajadores 
migrantes), participación e inclusión, rendición de 
cuentas y Estado de derecho.
4. Derechos colectivos e individuales (libre 
determinación, desarrollo, ambiente, derechos de 
pertenencia a grupos indígenas y otros, libertad de 
expresión religiosa).
5. Elementos y dimensiones: disponibilidad, 
accesibilidad, adaptabilidad, aceptabilidad, calidad 
y oportunidad.

En 2001, la Declaración Universal sobre Diversidad 
Cultural afirmó «nadie puede invocar la diversidad 
cultural para atentar contra los derechos humanos 

garantizados por el derecho internacional ni para 
limitar su alcance» (UNESCO, p. 27). La diversidad 
cultural y los derechos humanos deben coexistir, 
no competir. De hecho, «la diversidad cultural y 
el diálogo intercultural son palancas clave para 
fortalecer el consenso sobre la fundación universal 
de los derechos humanos» (ibidem).

Una cultura global de los derechos humanos exige 
competencia para el sostenimiento de diálogos 
interculturales. Es a través de estos que los miembros 
de diferentes grupos aprenden sobre el otro. Los 
derechos humanos sirven como un lugar común obvio 
en ellos y forman parte de un programa diseñado para 
guiar a una cultura de paz, dado que «la cultura de 
paz es sobre todo una cultura de construcción de 
paz, prevención y resolución del conflicto educación 
para la no violencia, tolerancia, aceptación, respeto 
mutuo, diálogo y reconciliación» (UNESCO, 2011a).

El informe Learning: the Treasure within (UNESCO, 
1996) identificó cuatro pilares como fundadores 
de la educación: aprender a saber, aprender a 
hacer, aprender a vivir juntos y aprender a ser. Las 
competencias interculturales obviamente juegan un 
rol integral en aprender a vivir juntos. Aprender a 
vivir juntos en un mundo crecientemente globalizado, 
y por lo tanto en riesgo de homogenización cultural y 
fragmentación cultural; significa que todos debemos 

12



-Competencias interculturales

ser capaces de comprender los intereses detrás de las 
diferencias culturales y los potenciales beneficios del 
cambio cultural.

El informe Investing in Cultural Diversity and 
Intercultural Dialogue aclara cuán crucial es adquirir 
una alfabetización cultural para comprender las 
culturas en su diversidad creativa. Las competencias 
interculturales están íntimamente integradas al 
aprendizaje del saber, hacer y ser. Aprender a 
saber sobre otros culturales es el primer paso para 
lograr competencias interculturales, un paso que 
nunca está completo porque siempre hay otros por 
encontrar. Aprender a hacer sirve como etapa activa 
de interacción con otros culturales, a través de tales 
interacciones la gente práctica el conocimiento ganado 
y adquiere más, aprendizaje de interacciones con 
otros en el pasado y diseño de interacciones futuras. 
Aprender a ser se apoya en una fase reflexiva sobre el 
ser social de uno al tener un lugar en el mundo global.

Una vez se acepta la necesidad y se sienten como 
urgentes las competencias interculturales, empieza 
a ser esencial desarrollar un amplio rango de 
conceptos y definiciones teóricas que reconozcan las 
múltiples comprensiones, considerando la existencia 
de la pluralidad de lenguas, religiones, historias e 
identidades. Progresivamente, diferentes grupos 
coexisten en cercana proximidad y necesitan entender 
y negociar conceptos, percepciones, oportunidades 
y acciones. La confianza mutua y el intercambio 
sobre experiencias y valores similares y diferentes e 
imbricación de vidas, sirven como puntos de inicio 
para el desarrollo de estas definiciones comunes 
y para crear un nuevo espacio de interacciones. A 
continuación se brinda un glosario de conceptos clave 
y un marco conceptual para alimentar el debate sobre 
competencias interculturales —aprender a saber— y 
luego un plan operativo para pasar del debate a la 
acción —aprender a ser, a hacer y a vivir juntos—.

 13



Competencias interculturales-

III. VOCABULARIO CONCEPTUAL

Un primer paso debe ser brindar un conjunto 
de términos útiles para la discusión de las 

competencias y el manejo de interacciones entre 
grupos culturales. Al definir términos, es necesario 
no limitar ni fijar un enfoque normativo. En lugar 
de eso, la meta es abrir las mentes y comprensiones 
a los múltiples significados de las competencias 
interculturales, incorporando una plural idad 
de contextos, percepciones e intenciones. Los 
intentos de definir estos conceptos también tienen 
implicaciones para las definiciones de los conceptos 
relacionados: diversidad cultural, paz, relación, ser, 
otro, globalización, adaptación, empatía... surgen 
numerosas interpretaciones posibles, vinculadas a la 
diversidad de nuestras visiones de mundo, opiniones, 
lenguas, culturas, disciplinas, creencias, etc. Promover 
una mejor comprensión compartida de los diversos 
significados de estos conceptos puede fomentar 
modos informados de usarlos. En este espíritu, las 
siguientes explicaciones de términos deben entenderse 
como puntos de partida, no como la última palabra 
sobre el tema.

El primer grupo de conceptos clave incluye aquellos 
ampliamente aceptados como esenciales para la 
comprensión de las competencias interculturales; 
el segundo brinda un conjunto de ideas menos 
frecuentemente usadas o tomadas de un rango más 
amplio de contextos. Ellas tienen un gran valor 
potencial, pero beneficiarían desde la elaboración 
de lo que ellas ofrecen para las discusiones sobre 
competencias interculturales y, especialmente, desde 
cómo los diferentes conceptos trabajan juntos.

Cultura es un grupo de rasgos espirituales, 
materiales, intelectuales y emocionales distintivos 
de una sociedad o grupo social, que incluye todas 
las formas de ser en esa sociedad; como mínimo, 
abarca arte, literatura, estilos de vida, modos de vivir 
juntos, sistemas de valores, tradiciones y creencias 
(UNESCO, 1982 y 2001). Cada cultura es la suma 
de presupuestos y prácticas compartidas por los 
miembros de un grupo que los distingue de otros, de 

manera que una cultura viene a tener un enfoque más 
claro al compararse con otra cultura que mantiene 
prácticas diferentes. Sin embargo, las culturas son 
en sí mismas múltiples, así lo es para quienes las 
viven. Cada grupo se revela a sí mismo no como 
homogéneo, sino como una serie anidada de grupos 
progresivamente más pequeños cuyos miembros son 
todos demasiado conscientes de las distinciones entre 
ellos mismos. Las culturas mismas pocas veces son el 
foco de atención en la discusión de las competencias 
interculturales, puesto que las culturas no existen 
aparte de la gente que las construye y anima. Por ello 
los miembros de los grupos culturales sirven más 
adecuadamente como focos de atención.

Identidad cultural remite a aquellos aspectos 
de identidad compartidos por los miembros de 
una cultura que, tomada como un conjunto, los 
marca como distintos de los miembros de otras 
culturas. Como la mayoría de formas de identidad, 
la identidad cultural es socialmente construida 
—esto es, la gente hace algo para crear y luego 
lo defiende, tanto al hablar una lengua específica, 
comer alimentos particulares o seguir prácticas 
religiosas singulares. Los individuos tienen múltiples 
identidades y estas cambian con el tiempo (Hecht, 
1993) siendo construidas y reconstruidas a través 
de la comunicación en interacciones interculturales. 
Mientras otros pueden fácilmente ser clasificados por 
tener identidades monolíticas, singulares, cada uno 
entiende su propia identidad como un asunto más 
complejo, con múltiples identidades relevantes para 
diferentes contextos: género, clase, edad, etnicidad, 
región, historia, nacionalidad, ocupación, cada uno 
relevante en distintos tiempos en el mismo día de la 
persona. Las identidades cambian todo el tiempo: el 
niño crece y empieza a ser progenitor; el ciudadano 
de un país se muda, empieza a ser ciudadano de otro; 
el estudiante se gradúa y empieza a ser profesor. 
El reconocimiento de la multiplicidad y la fluidez 
de la identidad complica nuestra comprensión del 
pluralismo cultural (lo cual implica que la gente no 
puede ser categorizada apropiadamente como sólo 
miembros de un grupo). Al mismo tiempo, estos 
hechos simplifican el diálogo intercultural: en tanto 
todos hemos tenido la experiencia de movernos entre 

14



-Competencias interculturales

identidades contrastantes, también tiene sentido 
reconocer a los otros como miembros de múltiples 
grupos. Siendo construidas, las identidades deben 
ser comunicadas de un individuo al siguiente, 
ser transmitidas de una generación a otra, más 
explícitamente de padres a hijos. Por lo general, los 
hijos de padres nacidos en diferentes culturas son 
competentes en ellas (Akindes, 2005).

Diversidad cultural se refiere a la existencia de 
una amplia variedad de culturas en el mundo de hoy. 
La diversidad cultural permite, y las competencias 
interculturales requieren, comprender la cultura 
propia pero también reconocer que cada cultura 
brinda sólo una opción entre muchas posibilidades. 
La diversidad cultural requiere, y las competencias 
interculturales permiten, la habilidad de expresar 
información a otros sobre la cultura propia a 
través de la comunicación con ellos, así como para 
interpretar información sobre el otro y su cultura. 
La cultura es resultado de la negociación constante 
con miembros del propio grupo; la comunicación es 
el vehículo por medio del cual ocurre la negociación. 
Las interacciones interculturales son resultado de 
negociaciones comparables con miembros de otros 
grupos; la comunicación intercultural es el vehículo 
a través del cual esas negociaciones ocurren. La 
diversidad cultural es por tanto «un mecanismo para 
organizar el diálogo más productivo entre los pasados 
significativos y los futuros posibles» (UNESCO, 
2002, p. 11).

Valores, creencias y actitudes, aspectos 
clave de la cultura, sustentan toda comunicación con 
otros, bien dentro de un cultura o entre miembros 
de diferentes culturas. Una posible distinción sugiere 
que los valores deben ser entendidos como verdaderos 
o falsos; las creencias son asumidas como buenas o 
malas: y las actitudes se refieren a características 
individuales tales como curiosidad e interés en los 
otros (Condon y Yousef, 1975). Valores, creencias 
y actitudes frecuentemente se dan por sentadas, 
normalmente no se cuestionan, simplemente son 
aceptadas por los miembros de un grupo cultural 
como conjeturas de base que raramente se hacen 
explícitas, se aprenden durante la niñez y los adultos 

las asumen como verdades obvias. Las dificultades 
sustanciales de interacción ocurren cuando los 
participantes descubren que sus supuestos difieren, 
llevando a malentendidos y conflictos incluso 
durante diálogos o interacciones interculturales 
bien intencionados. Las actitudes relevantes para 
las competencias interculturales incluyen: respeto, 
empatía, apertura de ideas, curiosidad, toma de 
riesgos, flexibilidad y tolerancia a la incertidumbre/
ambigüedad. En la misma tónica, UNESCO hace 
hincapié en los valores comunes, interacciones 
profundas y préstamos interculturales que tienen lugar 
entre diferentes tradiciones culturales y espirituales, 
bien durante el pasado o hasta hoy, y la necesidad 
de fomentar conocimiento recíproco entre esas 
tradiciones diversas con el objetivo de lograr respeto 
por el pluralismo, por las creencias y convicciones, y 
para servir de base para crear armonía en sociedades 
pluriculturales y plurirreligiosas.

15



Competencias interculturales-

Intercultural describe lo que ocurre cuando los 
miembros de dos o más grupos culturales distintos 
(sea por tamaño o nivel) interactúan o influencian 
a otro de alguna manera, ya sea en persona o a 
través de distintas formas de mediación. Incluido 
en una amplia definición del término, estaría 
política internacional o interacciones económicas, 
cuando miembros de dos o más países interactúan o 
influencian a otro de alguna manera. Aunque de los 
múltiples seres cada uno juega roles significativos en 
diferentes contextos o en diferentes etapas de la vida, 
también pueden existir simultáneamente. Una familia 
extendida, vecinos en el mismo edificio, colegas de 
trabajo, gente que practica un deporte particular, 
dedicarse a un pasatiempo, practicar una religión 
particular o aquellos cuyos familiares provienen de 
diferente ubicación geográfica: todos estos grupos se 
desarrollan dentro de subculturas o co-culturas— 
esto es, todos ellos tienen sus propios modos de ser 
en el mundo, sus propias expectativas, tradiciones 
y objetivos—. Entonces hasta lo que parece ser 
comunicación intercultural (entre miembros del 
mismo grupo cultural) frecuentemente requiere 
competencias interculturales sustanciales por parte 
de los participantes.

Comunicación frecuentemente se dice que es 
transmitir un mensaje de una persona a otra, más 
apropiadamente debe ser vista como una construcción 
común/compartida de significados (Galanes y Leeds-
Hurwitz, 2009). La comunicación incluye el lenguaje, 
así como el comportamiento no verbal, que implica todo 
desde el uso de sonidos (paralenguaje), movimientos 
(cinésica), espacio (proxemia) y tiempo (cronemia), 
para muchos aspectos de la cultura material (comida, 
vestido, objetos, diseño visual, arquitectura) y pueden 
ser entendidos como el aspecto activo de la cultura. 
La cultura puede entenderse como lo más estático 
(nombre). La comunicación, entonces, sería lo más 
activo (verbo), el modo de transmitir la cultura.

Competencia remite a tener suficiente capacidad, 
habilidad, conocimiento, o entrenamiento que 
permita un comportamiento apropiado, ya sea de 
palabras o acciones, en un contexto particular. 
La competencia incluye componentes cognitivos 

(conocimiento), funcionales (apl icación de 
conocimiento), personales (comportamiento) y éticos 
(principios que guíen el comportamiento), así que 
la capacidad de conocer debe estar articulada para 
hablar y actuar apropiadamente en contexto; la ética y 
la consideración de los derechos humanos influencia el 
discurso y las acciones. Generalmente, la competencia 
no depende de una sola habilidad, actitud o tipo de 
conocimiento, sino que compromete un complejo 
conjunto de capacidades, actitudes y conocimiento. 
Las capacidades típicamente mencionadas como más 
directamente relevantes para una comprensión de las 
competencias interculturales incluyen: observación, 
escucha, evaluación, análisis, interpretación, 
relacionamiento (incluyendo autonomía personal), 
adaptabilidad (incluyendo resiliencia emocional), 
habilidad para no ser prejuicioso, manejo de estrés, 

16



-Competencias interculturales

metacomunicación (la habilidad para comunicar sobre 
la propia comunicación, trasladándose fuera de una 
interacción para discutir lo que ha ocurrido o aún no 
ocurrirá; Leeds-Hurwitz, 1989) y resolución creativa 
a los problemas (UNESCO, 20121). Con anterioridad 
se especificó una lista de actitudes relevantes para 
las competencias interculturales (valores, creencias 
y actitudes). Los tipos de conocimiento relevante 
incluyen: autoconocimiento cultural, consciencia 
sobre los otros culturales, conocimiento general y 
específico de la cultura, consciencia sociolingüística 
(de tales temas comunes como cambio de códigos o 
movimiento entre lenguas y dialectos), el proceso de 
adaptación cultural, etnocentrismo, etnorelativismo, 
choque cultural y choque cultural inverso.

Competencia comunicativa implica 
entender y producir palabras apropiadas y otras formas 
de comunicación de manera que tengan sentido no 
sólo para el hablante/actor, sino también para otros. 
Hymes (1967, 1972, 1984) señaló que saber cómo usar 
las palabras dentro de una oración es sólo el inicio de 
la comunicación; los hablantes deben también ganar 
familiaridad con una amplia variedad de contextos 
sociales y culturales, así sabrán cuándo producir 
afirmaciones en momentos apropiados, teniendo 
en cuenta cierta cantidad de factores contextuales. 
Aprender a comunicarse con otros culturales requiere 
mucho más que aprender las reglas gramaticales 
básicas para una lengua; uno debe aprender también 
las normas de uso. Qué puede ser dicho a quiénes, en 
qué contexto, y con qué connotaciones, no es nunca 
una tarea simple. Pero esta compleja comprensión 
debe ser la meta.

Lenguaje es un término genérico para la habilidad 
humana de convertir los sonidos en discurso como 
forma de comunicación y un término específico para 
señalar la manera como los miembros de algún grupo 
le hablan a los de otro. Como con otras formas de 
diversidad cultural, los investigadores reconocen que 

el lenguaje puede servir como vehículo para separar 
gente, pero al mismo tiempo, la mera existencia de 
múltiples lenguas brinda un excelente repertorio 
de diferentes soluciones a lo que frecuentemente 
son los mismos problemas, diferentes vocabularios 
para experiencias similares (o diferentes), diferentes 
expresiones de ideas, valores y creencias. Cualquier 
afirmación tiene dos partes: lo dicho y lo que deja de 
decirse. Lo no dicho incluye lo que se supone, lo que 
es implícito para los hablantes, lo que se da por hecho 
hasta el punto que mantiene incuestionado. Construir 
un puente entre lo dicho y lo no dicho exige hacer 
explícitos supuestos implícitos, componente esencial 
de las competencias interculturales. El lenguaje sirve 
no sólo como un canal de comunicación, aunque 
por supuesto lo es: también debe ser reconocido 
como configurador de nuestras experiencias, ideas 
y comprensiones. Cualquier idea es susceptible de 
expresarse en cualquier lengua, en última instancia y 
con suficiente esfuerzo, pero no todos los conceptos 
pueden describirse equivalentemente con la misma 
facilidad en todas las lenguas. Lo que es importante 
para los miembros de un grupo con frecuencia puede 
decirse rápidamente, en pocas palabras de esa lengua. 
Lo que todavía no se ha vuelto importante para un 
grupo particular de hablantes, generalmente implica 
usar más palabras para explicar y puede ser engorroso 
o insuficientemente preciso. Un concepto encontrado 
en una lengua y cultura suele ser entendido en otra 
gracias a la metáfora o por una extensa descripción. 
Por ejemplo, cuando se introdujeron los automóviles, 
los Achumawi, un grupo nativo-americano de 
California, denominó hadatsi a la batería del carro, una 
palabra previamente usada para describir el corazón 
de un ser humano (de Angulo, 1950). Por eso la gente 
interpretó lo nuevo a la luz de experiencias previas.

Las palabras que las personas usan importan, y 
el esfuerzo de descubrir o inventar palabras para 
tender puentes en la comprensión juega un papel 
importante en la manera como la gente despliega las 

1 Informe de monitoreo global EFA titulado Youth and Skills: Putting education to work propone tres conjuntos de capacidades: capacidades 
fundamentales, referido a lo más elemental que incluye alfabetización y aritmética como prerrequisito para adquirir los otros dos grupos; 
capacidades transferibles, que incluyen la habilidad de resolver problemas, comunicar ideas e información efectivamente, ser creativo, mostrar 
liderazgo y conciencia, y demostrar capacidades emprendedoras; y capacidades técnicas y vocacionales, referidas al conocimiento técnico 
específico requerido en diferentes escenarios.

17



Competencias interculturales-

competencias interculturales. El multilingüismo y la 
traducción son, entonces, requisitos obvios para el 
diálogo intercultural e indicaciones de competencias 
interculturales que enriquecen la comprensión 
de cada grupo sobre los otros y sobre sí mismos. 
Análogamente, el monolingüismo es una barrera 
para adquirir competencias interculturales en tanto 
sólo uno de los participantes en una interacción 
intercultural emprende la difícil tarea de comprender 
la lengua del otro. Sólo aprender a entender otra 
lengua abre la ventana a otro mundo cultural, si 
se domina o no todo el conjunto de competencias 
comunicativas interculturales.

Diálogo es una forma de comunicación 
(generalmente lingüística, aunque no siempre) 
que ocurre cuando los participantes, teniendo sus 
propias perspectivas, reconocen la existencia de 
otras perspectivas diferentes, y permanecen abiertos 
a aprender de ellas. Como tal, el diálogo contrasta 
con el soliloquio o el debate (esencialmente con los 
monólogos que tienen por objetivo presentar un punto 
de vista a otros, sin escuchar, considerar o responder 
seriamente a ellos). El diálogo requiere hablar y 
escuchar, pero sobre todo, conlleva «mantenerse 
en la tensión entre sostenerse en el terreno propio 
y estar profundamente abierto al otro» (Pearce and 
Pearce, 2004, p. 46). El diálogo implica comprensión, 
pero no necesariamente acuerdo, aunque escuchar 
diversos puntos de vista muy a menudo se toma 
como su eventual compromiso meta entre posiciones 
competitivas, planeación colaboración y resolución de 
problemas. El diálogo puede ser sólo el comienzo para 
alcanzar un acuerdo o compromiso, pero sin este, los 
participantes tienen poca posibilidad de obetenerlo. 
Los objetivos de desarrollo sostenible y cohesión 
social exigen que grupos culturalmente diversos 
aprendan a participar en el diálogo intercultural. 
Afortunadamente, el diálogo intercultural es 
aprendible y enseñable: «participar en el diálogo es 
participar en una conversación de aprendizaje» (Spano 
2001, p. 269). En términos de Pearce y Littlejohn, el 

diálogo es una «conversación transformadora» (1997, 
p. 215). Penman sugiere que cualquier diálogo implica 
«un compromiso de mutua colaboración» (2000, p. 
92). Para recordar, «diálogo» deriva del griego dia-
logos, ampliamente mal traducido y erróneamente 
entendido a causa de una confusión entre «duo» y 
«dia». No significa conversación entre dos personas o 
grupos, sino aceptación, de dos participantes o más, 
de que compararán y contrastarán sus respectivos 
argumentos. El prefijo «dia» es equivalente al latín 
«trans» que connota un giro considerable en espacio, 
tiempo, sustancia o pensamiento. El diálogo no está 
diseñado para llevar a una conclusión definitiva. Es 
un medio constantemente renovado que reinicia el 
proceso de pensamiento, de cuestionar certezas y de 
progresar de descubrimiento en descubrimiento.

Diálogo intercultural se refiere específicamente 
a diálogos ocurridos entre miembros de diferentes 
grupos culturales. El diálogo intercultural asume 
que los participantes acuerdan escuchar y entender 
múltiples perspectivas, incluyendo incluso aquellas 
celebradas por grupos o individuos con quienes están 
en desacuerdo. Como lo expresó la UNESCO, el 
diálogo intercultural anima la disposición a cuestionar 
certezas bien consolidadas basadas en valores al poner 
en juego razón, emoción y creatividad para encontrar 
comprensiones compartidas. Hacerlo va más allá 
de la mera negociación, en la que están en juego 
principalmente intereses geopolíticos y económicos. 
Es un proceso que incluye un intercambio abierto y 
respetuoso de visiones entre individuos y grupos de 
diferentes contextos y herencias étnicas, culturales, 
lingüísticas, sobre la base de la comprensión y el 
respeto mutuos. De acuerdo con el Consorcio de 
Diálogo Público, el diálogo es:

Inclusivo más que exclusivo...la libertad para hablar 
está vinculada al derecho de ser escuchado y a la 
responsabilidad de escuchar ...las diferencias se 
tratan como fuentes más que como barreras...el 
conflicto es gestionado colaborativamente más que 
adversamente...y las decisiones se toman creativa más 
que defensivamente2

2 http://www.publicdialogue.org/pdc/index.html

18

http://www.publicdialogue.org/pdc/index.html


-Competencias interculturales

Estas características servirían como un buen 
comienzo para cualquier diálogo intercultural. 
Aunque el uso común se refiere a la interacción 
cultural, o a diálogos sostenidos, son realmente los 
individuos quienes interactúan y sostienen diálogos, 
no las culturas mismas; de manera similar, son las 
personas quienes manejan sus interacciones más 
o menos competentemente en lo intercultural. La 
complicación es que una persona en una interacción 
no puede ser competente interculturalmente solo. Si 
los participantes se llevan bien juntos, entonces juntos 
serán interculturalmente competentes: si no, entonces 
es simplemente inadecuado decir que uno de ellos 
fue competente y el otro no. Es más, todos debemos 
admitir que todos fueron incompetentes. Esta noción 
de co-construcción, de hacer conjuntamente nuestras 
interacciones, reposa en el corazón de cualquier 
encuentro intercultural. Cada encuentro supone hacer 
algo, crear algo conjuntamente, con al menos una 
persona. En cualquier caso, el diálogo intercultural 
es el primer paso para tomar ventaja de diferentes 
tradiciones e historias culturales para ampliar la lista 
de soluciones posibles a problemas comunes. El 
diálogo intercultural es, por tanto, una herramienta 
esencial en el esfuerzo de resolver pacíficamente 
conflictos interculturales, y una condición previa para 
cultivar una cultura de paz.

Universalidad se refiere a aquellos elementos 
comunes a todas las culturas: lengua, valores o 
creencias. Hay, por supuesto, una cuerda floja para 
caminar entre asumir la universalidad y respetar las 
inevitables diferencias culturales. Appiah (2006) 
propone la definición de cosmopolitanismo como 
«universalidad más diferencia» (p. 151), juntando 
conceptos, en apariencia, contradictorios. Derechos 
culturales son los derechos de los individuos a 
adoptar una cultura despojando elementos distintivos, 
diferentes de los de cualquier otra cultura y que son 
«ambiente habilitante para la diversidad cultural» 
(UNESCO 2002, p. 13). Los derechos culturales 
son parte integral de los derechos humanos, han sido 
parte central de la agenda internacional desde 1948 y 
fueron luego reforzados por el convenio internacional 
sobre derechos culturales, sociales y económicos de 
1996. Más recientemente, en 2001, la Declaración 

sobre Diversidad Cultural de la UNESCO reconoció 
el derecho de todas las personas «a participar en la 
vida cultural de su elección y a conducir sus propias 
prácticas culturales, dentro de los límites que impone 
el respeto de los derechos humanos y las libertades 
fundamentales» (Art. 5). En casos específicos, y 
especialmente en relación con los indígenas, los 
derechos culturales se refieren al derecho del grupo 
a controlar su propia herencia o conocimiento, 
como ocurre cuando el conocimiento etnobotánico 
es explotado por compañías multinacionales sin 
compensación a los portadores del conocimiento 
(Buck y Hamilton, 2011; Greene, 2004).

19



Competencias interculturales-

Ciudadanía intercultural remite a un nuevo 
tipo de ciudadano, el requerido para la nueva aldea 
global. Tradicionalmente, un ciudadano tenía ciertas 
responsabilidades y derechos de vinculación a un 
cuerpo político, ciudad, Estado o país. Pero hoy, 
conforme al mundo contraído y la comprensión 
de universalidad, una nueva forma de ciudadanía 
intercultural empieza a ser relevante. Así como los 
ciudadanos competentes participan en actividades que 
ayudan y no obstruyen sus propias ciudades, Estados 
y países, los ciudadanos interculturales competentes 
deben tener en cuenta, y mostrar respeto por, un 
contexto sociocultural y geopolítico continuamente 
en expansión para sus palabras, hechos y creencias. 
Tener en cuenta el impacto de las palabras, hechos 
y creencias de uno sobre aquellos que habitan otras 
ciudades, Estados y países, ha empezado a ser un 
elemento básico de comportamiento responsable 
en el mundo moderno. La ciudadanía intercultural 
depende de conciliar múltiples identidades y contextos 
simultáneamente, asumir la habilidad para participar 
en diálogos interculturales respetando los derechos 
de los otros culturales, e idealmente convertirse en 
un paso hacia la promoción de la paz.

Competencias interculturales se relacionan 
con tener un adecuado y relevante conocimiento 
sobre culturas particulares, así como conocimiento 
general sobre la suerte de cuestiones que emergen 
cuando miembros de diferentes culturas interactúan, 
conservando actitudes receptivas que impulsen 
el establecimiento y mantenimiento del contacto 
con otros diversos. También tener las habilidades 
requeridas para aprovechar el conocimiento y las 
actitudes al interactuar con otros. Una manera de 
dividir las competencias interculturales en capacidades 
independientes es distinguir entre saberes (conocimiento 
de la cultura), saber comprender (habilidades para 
interpretar/relacionarse), saber aprender (habilidades 
para descubrir/interactuar), saber ser (disposición a 
la curiosidad y apertura) y savoir s’engager (consciencia 
cultural crítica), como lo ha hecho Byram (1997, 2008)3. 
Importantes investigaciones interdisciplinarias ya se 

han encargado de clasificar estos elementos básicos 
de las competencias interculturales (Chen y Starosta, 
1996; Guilherme, 2000, Deardorff, 2009). El objetivo 
debe ser desarrollar y en última instancia ir más allá 
del trabajo existente, brindando un marco teórico más 
amplio para comprender y ampliar el conjunto inicial 
de ideas. Para justificar las complejas interrelaciones 
de tantos elementos, el término más frecuentemente 
usado en la forma plural es competences o competencies 
dependiendo del país donde se origine la discusión. 
A veces, las interacciones interculturales van bien: los 
participantes escuchan y comprenden al otro, a veces 
incluso llegan a acuerdos sobre ideas o acciones. 

En otras ocasiones las interacciones interculturales 
fracasan, llevan a malentendidos, argumentos y 
conflicto, incluso a la guerra. Una competencia 
intercultural necesaria empieza a ser la habilidad 
para discutir de manera pacífica tal dificultad y temas 
comunes críticos como valores, creencias y actitudes 

3 Ver discusión en Holmes (2009)

20



-Competencias interculturales

entre miembros de múltiples grupos culturales. En el 
corazón de las múltiples competencias interculturales, 
entonces, yace la competencia comunicativa 
intercultural —Hymes la asume, pero Byram (1997) 
es mejor conocido por la expresión—. Los actores 
sociales necesitan ser capaces de producir discursos 
y comportamientos significativos y hacerlo de 
maneras que los demás participantes de la interacción 
entiendan como relevantes en contexto. La noción 
de competencia comunicativa de Hymes ha sido 
ampliamente aplicada a la enseñanza de lenguas debido 
a la obvio necesidad de que los estudiantes aprendan 
no sólo cómo ensamblar oraciones gramaticalmente 
correctas, sino también cuándo decir qué a quién 
(Canale y Swain, 1980; Celce-Murcia, 2007). 

El contexto tiene una influencia crucial en la 
manera como son interpretados el lenguaje y el 
comportamiento, pero este es el aspecto más confuso 
para aprender como foráneo de un grupo. Y en tanto 
el mismo comportamiento puede tener diferentes 
significados dentro de diferentes grupos culturales, no 
podemos evitar que nuestras palabras o acciones sean 
interpretadas de muy distinta manera. Pearce (1989) usó 
el término comunicación cosmopolita para describir la 
interacción entre individuos que tienen una competencia 
comunicativa intercultural sustantiva, argumentando 
que «cuando se desempeña bien —con altos niveles de 
elocuencia social— la comunicación cosmopolita activa 
la coordinación entre grupos con realidades sociales 
diferentes, incluso inconmensurables» (p. 169). Hannerz 
(1996) usa cosmopolita con una connotación similar, pero 
muchos otros entienden algo bastante distinto a esto 
(Coulmas, 1995).

Los siguientes términos han sido menos 
frecuentemente usados en discusiones sobre 
competencias interculturales. Están presentes en 
este documento porque resaltan aspectos de las 
competencias que de otra manera podrían ser 
ignorados o nombrar algo que, en su defecto, dificulta 
entender y discutir. Ellos conformarán un vocabulario 
que permita el examen de aspectos específicos de 
las competencias interculturales que merecen más 
atención de la que han recibido hasta ahora.

Alfabetización intercultural puede ser 
definida como todo el conocimiento y las capacidades 
necesarias para pract icar las competencias 
interculturales. Ha empezado a ser una herramienta 
esencial para la vida moderna, paralela al desarrollo de 
la alfabetización informática o de medios (Dragićević 
Šešić y Dragojević, 2011). El valor particular de esta 
expresión es que sólo con estas otras formas de 
alfabetización, algún modelamiento o enseñanza 
activa debe ocurrir, aunque no lo haga necesariamente 
en la educación formal. Experiencias compartidas, 
conversaciones y narraciones están entre las formas en 
las cuales los miembros de un grupo diverso pueden 
llegar a entender a otros. Siguiendo a Luhmann 
(1990), es importante reconocer la «improbabilidad 
de la comunicación», reconociendo que las numerosas 
diferencias entre grupos dificulta la comprensión. 
Y apreciar las veces que la gente puede lograr una 
comprensión de los límites interculturales, más que 
sólo darse cuenta de las ocasiones en las que falla la 
comprensión. Algo de la investigación sobre fronteras 
interdisciplinarias (Dillon, 2008; Gieryn, 1983; 
Postlethwaite, 2007), u objetos fronterizos usados 
como herramientas al iniciar cruce de fronteras 
(Star y Riesemer, 1989; Trompette y Vinck, 2009), 
puede ser relevante para facilitar las competencias 
interculturales. Los objetos de frontera son aquellos 
que conservan suficiente significado entre contextos 
que los participantes pueden usar para discutir 
conceptos, de otra manera, resbaladizos o definidos 
desde otra perspectiva.

Responsabilidad intercultural se emplea 
bajo comprensiones de competencia intercultural al 
considerar la importancia de conceptos relacionados: 
diálogo intercultural, ética, religión y nociones de 
ciudadanía. Guilherme introdujo el concepto aplicado 
a las interacciones personales y profesionales en 
equipos multiculturales de contextos organizacionales 
(Guilherme, Keating y Hoppe, 2010). El tratamiento 
de Holmes (2011) al término amplía el concepto 
para incluir las opciones morales y valores que 
describen cómo participan los individuos con otros 
en encuentros interculturales. Además, da cuenta de 
y explora las dimensiones de la identidad religiosa y 
los valores que guían su comunicación y las reglas 

21



Competencias interculturales-

para la interacción intercultural. La conceptualización 
también incorpora la noción de ciudadano responsable, 
la persona que muestra consciencia cultural crítica 
durante la comunicación intercultural.

Reflexividad es la habilidad para salir de las propias 
experiencias con el fin de reflexionar sobre ellas, 
considerando lo que está pasando, lo que significa y 
cómo responder (Steier, 1991). La diversidad cultural 
brinda a los miembros de cualquier grupo la necesaria 
percepción de que hay más de una manera de hacer 
las cosas; de que los supuestos propios son sólo eso, 
propios, y no universales. ¿Es natural que cada cultura 
enseñe que esta hace las cosas de la mejor manera 
posible, a quienes quisieran pertenecer a una cultura 
que reconozca otros modos como mejores? Ha 
empezado a ser esencial la habilidad de ser reflexivo 
para regresar y reconocer las tradiciones propias como 
sólo una posible solución. Un término relacionado 
propuesto por Frye, transvaloración, se refiere a 
la «habilidad para considerar los valores sociales 
contemporáneos con la distancia de quien es capaz 
de compararlos en algún grado con la visión infinita 
de posibilidades dadas por la cultura» (1957, p. 348). 
Todorov primero tensó la definición: «ce retour vers 
soi d’un regard informé par le contact avec l’autre», 
[una visión reflexiva de uno mismo, informada por 
el contacto con otros] y luego pasaron a llamarla 
“cruce de culturas” (1987, p. 17), argumentando que 
la transvaloración expresa y propicia progreso a través 
del cambio del sujeto individual al mundo más amplio.

Liquidez el término propuesto por Bauman 
(2000) para describir la naturaleza fluida de la vida 
moderna implica el cambio como elemento central de 
la experiencia humana. La liquidez propone un estado 
de cambio cercano constante, con consecuencias 
en la capacidad de los individuos para lidiar con el 
cambio. Muchos en el pasado asumieron las culturas 
como estáticas, aunque hoy los académicos de varias 
disciplinas han mostrado que todas las culturas 
cambian todo el tiempo. La exposición a muchos 
grupos y tradiciones brinda evidencia del cambio 
constante, demuestra también que el cambio en sí 
mismo no debe ser valorado ni temido. Aplicada a 
las competencias interculturales, la liquidez alude a la 

flexibilidad con la cual los participantes competentes 
manejan sus interacciones. Múltiples identidades, 
contextos, objetivos y presupuestos deben ser 
considerados y gestionados por participantes 
competentes interculturalmente cuando se relacionan 
con otros. Tales multiplicidades conllevan un nivel 
de complejidad difícil de admitir, si no hay opción, 
y la gente debe aprender a manejarlas, improvisando 
frecuentemente sus respuestas en busca de lo que 
funcione mejor en un momento específico, en un 
contexto singular y con otros particulares. Un 
conjunto de preguntas interesa acerca de cómo los 
participantes aprenden a discutir con sus compañeros 
de interacción sobre lo que ha ocurrido, reflexionando 
conjuntamente sobre la experiencia para agregar una 
segunda capa de comprensión. Otro conjunto de 
preguntas atañe a si la gente improvisa bien o mal, si 
aprenden de esas veces en que la interacción es exitosa 
y si comparten con otros lo que han aprendido.

Creatividad es el recurso más regularmente 
distribuido en el mundo. Esto es, en efecto, nuestra 
habilidad para imaginar, nos brinda resiliencia para 
adaptarnos a diferentes ecosistemas y para inventar 
«modos de vivir juntos», expresión usada por la 
Comisión Mundial sobre Cultura y Desarrollo para 
describir la cultura. La resiliencia ayudará a los 
individuos y a los legisladores a formar y reformar 
instituciones de gobierno democrático, sociabilidad 
e interacción global. Habiendo reconocido el amplio 
rango de posibilidades interculturales, así como la 
naturaleza continua del cambio, ¿cómo más responder 
si no es con creatividad? Siempre es más fácil entender 
aquellos que son más parecidos, aunque casi siempre 
lo más enriquecedor es interactuar con quienes son 
diferentes. Afortunadamente, la naturaleza humana 
alienta la exploración de la diferencia y el aprendizaje 
por interés propio. En este sentido, la creatividad 
empieza a ser el manantial de la diversidad cultural, 
referida a los numerosos modos de expresión que 
encuentran los grupos culturales y sociales, abriendo 
así nuevas formas de diálogo, transformando 
puntos de vista y creando vínculos entre individuos, 
sociedades y generaciones alrededor del mundo. En 
otros términos, la creatividad implica un proceso 
constante de soporte, ampliación y regeneración de 

22



-Competencias interculturales

la diversidad cultural entre el tiempo y el espacio, de 
manera que puede continuar inculcando expresiones 
con nuevos significados para nuestro tiempo y para 
futuras generaciones (UNESCO, 2001, Art. 1).

Cambio cultural se refiere a la capacidad 
cognitiva y comportamental de una persona 
competente interculturalmente para cambiar de 
lenguaje, comportamiento o gestos según sus 
interlocutores y el contexto o situación más amplia. El 
cambio cultural tiene relevancia más directa para estos 
conceptos que comunican significados obvios dentro 
de un contexto cultural, pero requieren explicaciones 
considerables para quienes son nuevos en ese contexto. 
El humor es un ejemplo particularmente bueno, 
dada la comprensión ampliada del contexto cultural 
requerido para que los no miembros interpreten lo 
que para los miembros del grupo es divertido. Claves 
de contextualización, expresión de Gumperz (1992) 
íntimamente relacionada, describe los modos en que 
los participantes transmiten información que guía 
la interpretación de sus propias palabras y acciones 
a otros. Esencialmente, tanto cambios culturales 
como claves de contextualización ayudan a explicar 
cómo los actores sociales logran entender a otro. 
Por supuesto, porque ambos son cultura específica, 
frecuentemente sirven como fuente de ambigüedad 
durante la interacción social: los hablantes pueden 
pensar que han sido bastante claros, pero para 
quienes han vivido en otra cultura puede no haber 
entendido la denotación (significado literal, básico) 
de una palabra o enunciado, mucho menos todas 
las connotaciones (implicaciones más sutiles) . Por 
lo tanto, las competencias interculturales incluyen 
la habilidad de prever cuándo la ambigüedad puede 
resultar en confusión.

Disposición se ref iere a la mental idad 
progresivamente adquirida durante la socialización 
primaria (familia) y secundaria (escuela). Tales 
disposiciones son personal y socialmente compartidas. 
Para los sociólogos, disposiciones socialmente 
compartidas se vinculan a clases sociales. Mientras 
Bourdieu (1977) prefirió renovar el término latino 
habitus (principium ad actum en la tradición escolástica) 
para aludir a las categorías de percepción, apreciación 

y acción incorporadas. Otros científicos sociales 
desarrollaron fórmulas como «disposiciones + 
contexto = prácticas» (Lahire, 2012, p. 24) para 
destacar que la acción nunca se produce in vacuo sobre 
la sola base de una disposición. Una disposición no 
es un desencadenante causal, siempre es mediado a 
través de un contexto específico. Por lo tanto no hay 
disposición intercultural simple, sea esta xenofóbica 
o xenófoba. De una parte, siempre hay un contexto 
que filtra, desvía o amplía la disposición; de otra, 
siempre hay posibilidad de una socialización terciaria 
(a través de los medios) que reconfigura la disposición. 
Resultado de esta perspectiva, la educación 
intercultural debe ser estimulante en todas las edades.

23



Competencias interculturales-

Disponibilidad semántica categoría 
propuesta por Hempel (1965), describe la plasticidad 
de las ideas: cuando un concepto es vagamente 
entendido, de ninguna manera claro; pre emergente, 
no completamente formado aún; o tener una palabra 
en la punta de la lengua, a menos que la palabra 
no haya sido inventada en esa lengua. Esta noción 
es complementada por el concepto warm ideas 
de Bateson (1979), para señalar las ideas todavía 
incompletas en el proceso de formación. La visión 
del autor fue que las ideas deben ser mantenidas en 
esta condición hasta que puedan ser destiladas, más 
que comprometerlas a perpetuarse rápidamente. 
Tales discusiones son difíciles porque los hablantes 
suelen tratar los pensamientos como terminados, 
pero él encontró que el esfuerzo valía la pena. Blumer 
tuvo una idea similar: conceptos sensibles «sugiere 
direcciones en las cuales mirar» más que «brindar 
descripciones de lo que hay que ver» como hacen los 
conceptos definitivos (1954, p. 7). Como las warm 
ideas, los conceptos sensibles brindan un punto de 
partida, sólo un comienzo (Bowen, 2006).

Convivencia o cordialidad es el término que dio 
Illich para «las relaciones creativas y autónomas entre 
personas y a la relación de las personas con su ambiente...
en cualquier sociedad, como la convivencia se reduce 
bajo cierto nivel, ninguna cantidad de productividad 
industrial puede efectivamente satisfacer las necesidades 
que esta crea entre los miembros de la sociedad» 
(1973, p. 24). La convivencia no sólo aparece de su 
propia volición: debe establecerse como un objetivo 
específico y promoverse en una variedad de formas. 
La convivencia se hace posible a través de, y contribuye 
a, el intercambio de mundos sociales, bien sean estos 
las organizaciones donde trabaja la gente o los barrios 
en los que vive. Gestionar las interacciones en estos 
distintos mundos sociales no requiere compartir valores, 
creencias, actitudes, sólo curiosidad compartida, interés 
y tolerancia. La convivencia, en última instancia, cambia 
nuestra percepción de la naturaleza de las relaciones 
sociales entre individuos y grupos, se acerca a la visión 
de mundo centro asiática que valora la relacionalidad, 
circularidad y armonía , por tanto haciendo énfasis en 
interconectividad e interdependencia entre la gente, por 
encima de la individualidad (Miike, 2003).

Resiliencia es una característica clave a considerar 
cuando se abordan culturas en su manejo de la 
tradición y la modernidad. En muchos debates, la 
idea de que las tradiciones deben ser preservadas o 
respetadas es equiparable al intento de resistir las 
alas de cambio sopladas por la modernidad. Pero 
tal visión es imprecisa es su descuido del hecho 
de que las culturas se involucran constantemente, 
capaces de combinar tradición e innovación de 
maneras excepcionales en situaciones inéditas y 
confrontadas. El debate importante no debe enfocarse 
en la preservación de las culturas interpretadas como 
monolitos inmutables ni con cambio confundido 
con una irremediable destrucción de su memoria y 
pasado, sino en cómo las culturas pueden preservar 
espacio a la resiliencia, esto es, su capacidad endógena 
para organizar un debate entre tradición y cambio. 
Mientras que el cambio se imponga desde afuera es 
hegemonía cultural, no creatividad, la resiliencia debe 
ser explorada como una vía culturalmente auténtica 
a la modernidad. La resiliencia ha sido discutida a 
nivel individual (Cyrulnik, 2009) y vinculada a «la 
hibridez, flexibilidad y creatividad» (Bird, 2009), así 
como a la capacidad de desarrollo (Sigsgaard, 2011) 
a nivel grupal.

Muchas lenguas tienen vocabulario especializado 
para describir aspectos de las interrelaciones 

entre individuos y grupos, y por supuesto, muchas 
culturas tienen términos que insinúan cómo la gente 
debe tratar a otros, por ejemplo guanxi, o construcción 
de vínculo, es importante en la comunicación china, 
mientras en Maori, whanau, o familia, denota estar 
juntos, compartir una comunidad y apoyar al otro. 
Tales términos se tratan con mayor profundidad a 
continuación. Estos (y muchos otros) deben incluirse 
en el glosario de conceptos clave en tanto identifican 
ideas tradicionalmente no usadas en la discusión 
de diálogo, competencias interculturales o valores 
fundamentales como los derechos humanos, pero 
facilitan esa conversación. Al solicitar informes 
regionales, la UNESCO reconoció la importancia de 
entender este concepto desde múltiples perspectivas.

24



-Competencias interculturales

Ubuntu, una palabra africana que invoca una 
filosofía de la interconectividad y relacionalidad 
humanas, sirve como ideal ético y como un aspecto 
de la identidad del sur de África. “El proverbio 
Xhosa, ubuntu ngumuntu ngabantu, que se traduce grosso 
modo como «una persona es sólo una persona a 
través de otra gente», encierra la filosofía de ubuntu. 
Ubuntu no es sólo una cualidad encomiable en un ser 
humano o en un conjunto de valores y prácticas, es 
la esencia propia del ser humano cuando reconoce la 
humanidad de otros. En adición, la personalidad se 
constituye a través de relaciones éticas con otros. Decir 
que alguien tiene ubuntu es la forma más alta de elogio. 
Dicho concepto describe simultáneamente lo que es 
ser una persona y el instructivo de una forma ética 
de ser. Empezar a ser ético es la esencia precisa de ser 
humano y es integral para el bienestar del individuo 
y la comunidad” (Steyn, 2009, p. 18). Ubuntu, por 
lo tanto, ofrece una idea de cultura acerca de las 
formas en que los humanos estamos íntimamente 
conectados y plantea relaciones recíprocas como un 
objetivo valioso.

El concepto japonés uchi-soto 内外 ofrece una 
manera de describir cómo la membresía de un grupo 
cambia entre situaciones y a lo largo del tiempo al 
brindar una importante distinción que diferencia 
a aquellos que pertenecen a un grupo (uchi) de los 
demás (soto)4. Según los códigos sociales japoneses, 
esto tiene un fuerte impacto en el uso del lenguaje, 
notablemente en términos de cortesía. El en-grupo 
muestra humildad, como el fuera de grupo merece 
apropiados signos de respeto. Por ejemplo, -san es un 
sufijo muy común para expresar respeto (Suzukisan 
o Miyekosan). Pero uno no usará –san al conversar 
sobre los miembros de la familia o colegas, con 
gente externa. (en signo de modestia—uchi vs. soto), 
aunque los participantes lo usen en el interior del 
grupo con respeto sincero. De la misma manera, 
mientras se conversa acerca de un niño, cónyuge, o 
colega, censuras o desprecios casuales (como estúpido 
o inmaduro) no deben entenderse como signos de 
falta de respeto o insultos, sino como evidencia de 
familiaridad. Un concepto relacionado, honnetatemae 

本音建前, se refiere a la expectativa social que todos 
reprimen de sí mismos al expresar sus verdaderos 
sentimientos (honne), en lugar de actuar y comportarse 
de maneras socialmente esperadas (tatemae, apariencia). 
Honne significa algo que es sentido internamente o que 
se mantiene en privado; tatemae, algo que es manifiesto 
o es mostrado públicamente. Como con uchi-soto, la 
distinción entre en el grupo y fuera del grupo empieza 
a ser relevante, y crucial la consideración del concepto 

4 La discusión de uchi-soto proviene de Eric Cattelain y Yoshitaka Miike; ver Bachnik y Quinn (1994) y Makino (2002) para más detalles.

25



Competencias interculturales-

IV. UNA CONCEPTUALIZACIÓN VISUAL

Los conceptos clave descritos en la sección 
precedente han sido presentados individualmente 

por motivos de claridad, pero los conceptos no se 
sostienen solos; de hecho, deben entenderse con 
relación a otros como un conjunto. El siguiente árbol 
de competencias interculturales intenta ofrecer una 
visión simbólica de las competencias interculturales 
como un sistema orgánico de conceptos. En esta 
imagen de árbol, todos los conceptos son distintos 
aunque nutridos con la misma savia moral e intelectual. 
Como fue el caso de las definiciones de los términos, 
esta conceptualización visual es presentada como una 
de todas las formas posibles de mostrar relaciones 
entre ideas. Los conceptos centrales —diversidad 
cultural, diálogo intercultural y derechos humanos— 
se entienden mejor como parte de un todo, con otros 
numerosos conceptos que los apoyan, concretamente 
cultura y comunicación. Los nuevos conceptos 
presentados en la sección previa pueden describirse 
como warm ideas. Se muestran en el árbol, pero las 
relaciones precisas entre ellos no está ilustrada aún.
El árbol tiene a la cultura y a la comunicación como 
raíces; a la diversidad cultural, los derechos humanos 
y el diálogo intercultural como tronco; y cinco pasos 
operativos como ramas. Las hojas representan las 
distintas maneras en que pueden ser entendidas 
o articuladas las competencias interculturales en 
contextos concretos.

V. PLAN OPERATIVO

E l plan presentado a continuación se construye 
sobre todos estos conceptos y así se muestra 

en la conceptualización visual. No hay ninguna 
correspondencia entre una rama específica y los 
conceptos teóricos que aparecen cerca de ella. Todos 
los conceptos deben entenderse como potencialmente 
relevantes para todas las fases operativas.

Tener una serie de conceptos como marco de cómo 
se relacionan juntos brinda sólo un buen punto 
de partida. Los conceptos deben ser aplicados de 
alguna manera, hacerse operativos y ponerse en 
práctica. Los siguientes son cinco modos de poner a 
trabajar los conceptos al servicio de las competencias 
interculturales. Estas cinco etapas (representadas 
como ramas) se complementan: ninguna por sí 
sola es suficiente y todas son esenciales. La mayor 
atención hasta la fecha ha sido otorgada a la primera, 
clarificar, pero las competencias interculturales 
también deben ser activamente enseñadas, 
promovidas y promulgadas, para que cumplan su 
rol en una amplia variedad de contextos: en educación 
formal y no formal, y en instituciones sociales de 
toda clase—políticas, culturales y económicas—, así 
como en potenciales aplicaciones que serán descritas. 
Universidades específicas, y la comunidad académica 
en general, han sido responsables de la mayoría del 
trabajo de la primera etapa: clarificar ideas. Diversos 
cuerpos nacionales e internacionales han empezado 
a tomar acciones en las demás etapas, entre ellos: 
Comisiones Nacionales de la UNESCO, clubs 
UNESCO, Universidad de las Naciones Unidas, 
Embajadores de Buena Voluntad y Artistas por la 
Paz, Institutos Categoría I y II, Consejo de Europa, 
inclusive muchas asociaciones jóvenes. Esta sección 
también presenta ideas sobre lo que se requiere para 
apoyar la difusión de las competencias interculturales, 
incluyendo el aseguramiento de financiación suficiente 
e instalaciones institucionales. De nuevo, algunas 
de las organizaciones señaladas han iniciado este 
proceso, pero se requerirán más.

y la situación. Todos atienden al contexto para evitar 
conflictos y mantener la armonía con los demás en 
él (muestra del espíritu de wa) usando estos y otros 
códigos sociales para mostrar claramente el arte 
de ser japonés. Relacionados con la competencia 
intercultural, estos conceptos materializan el supuesto 
de que el comportamiento adecuado es situacional. 
Lograr la competencia intercultural incluye aprender 
a ser flexible, a respetar las diferentes variedades de 
flexibilidad esperada entre grupos culturales.

26



-Competencias interculturales 27

UNA CONCEPTUALIZACIÓN VISUAL: 
EL ÁRBOL DE LAS COMPETENCIAS INTERCULTURALES

Raíces: Cultura (Creencias, actitudes, valores, identidad) y comunicación (comportamiento no verbal, lenguaje, diálogo)
Tronco: diversidad cultural, derechos humanos, diálogo intercultural
Ramas: fases operativas (clarificar, enseñar, promover, promulgar, apoyar las competencias interculturales)
Hojas: responsabilidad intercultural, alfabetización intercultural, resiliencia, cambio cultural, ciudadanía intercultural, 
convivencia, reflexividad, creatividad, liquidez, claves de contextualización, transvaloración, Ubuntu, disponibilidad 
semántica, ideas incompletas (warm ideas), habilidades, uchi soto, multilingüismo, disposición, emociones, conocimiento, 
traducción, competencia comunicativa intercultural. 
Algunas de las hojas se han dejado libres dado que este árbol está vivo, puede ser complementado con la rica 
diversidad de los contextos disponibles a lo ancho del mundo.



Competencias interculturales-

Los ejemplos ayudan a convertir la discusión teórica 
en una pragmática, por eso se brindan algunos para las 
fases 2 a 5. Este informe en sí mismo sirve como un 
ejemplo de la primera fase. Acompaña la conclusión 
un ejemplo que muestra la buena integración de todas 
las fases.

Como no todas las buenas intenciones tienen buenos 
resultados, la siguiente historia de precaución puede ayudar 
a advertir las complicaciones inherentes. A pesar de que 
el Programa Nacional Croata para Romaníes (descrito 
en el Compendio del Consejo de Europa) está diseñado 
específicamente para aumentar el multiculturalismo y 
proteger los derechos romaníes, el diseño del proyecto 
no consideró adecuadamente que los individuos tienen 
múltiples identidades. Como resultado, la política ha 
sido criticada por desatender a las mujeres y a los temas 
de las mujeres (Open Society Institute, 2005). Para 
resumir brevemente la cuestión, dado que las mujeres 
son subordinadas en la cultura romaní, fortalecer la 
cultura disminuye los posibles beneficios para las mujeres 
individuales dentro del resto de la sociedad. Aunque el 
primer objetivo de la política fue potenciar el pluralismo 
cultural y el diálogo intercultural, este ejemplo subraya las 
dificultades causadas incluso por las buenas intenciones 
si el diseño del programa omite considerar la naturaleza 
múltiple y compleja de la identidad.

1.	Aclarar las competencias interculturales

Entender estas competencias sirve como primer  
paso operativo, y todo en este informe tiende 

a contribuir en este sentido. Pero un informe 
(incluso dada toda la investigación y publicaciones 
que la preceden) no puede ser suficiente: todavía 

falta trabajo. Sintetizar la investigación de múltiples 
disciplinas y culturas en un todo coherente requiere 
esfuerzo constante pues tal indagación continúa 
dentro de una variedad de disciplinas. Como solo 
una definición es inadecuada, el enfoque disciplinario 
o las investigaciones hechas por académicos basadas 
en un solo país, serán insuficientes para proporcionar 
una comprensión completa de un tema complejo. Las 
herramientas para estudiar y evaluar las competencias 
interculturales pueden refinarse. Los hallazgos 
investigativos deben diseminarse más ampliamente 
y hacerse accesibles a un público más amplio.
Deardorff (2011) sintetiza los cinco informes 
regionales preparados por la UNESCO (Dragićević 
Šešić y Dragojević, 2009; Grimson, 2011; Holmes, 
2009; Steyn, 2009; Youssef, 2011). Su lista final 
de capacidades y competencias entendidas como 
los requerimientos mínimos para alcanzar las 
competencias interculturales incluye:

•	 Respeto (valorar a los otros)

•	 Auto consciencia/identidad (comprender los lentes 
a través de los cuales cada uno ve el mundo)

•	 Ver desde otras perspectivas/visiones de mundo 
(cómo estas perspectivas son similares y diferentes)

•	 Escuchar (participar en un auténtico diálogo 
intercultural)

•	 Adaptación (ser capaz de cambiar temporalmente 
de perspectiva)

•	 Construcción de vínculo (forjar vínculos 
interculturales perdurables)

•	 Humildad cultural (combina respeto con auto 
consciencia)

Edificados sobre estas condiciones mínimas de 
competencia intercultural, los conceptos adicionales 
discutidos en este documento forman un conjunto más 
amplio, más elaborado de capacidades y competencias 
que contribuirán a preservar y promover la diversidad 
cultural y los derechos humanos.

Similar a sintetizar los informes regionales, Deardorff 
propone dos instituciones sociales primarias como 
las vías obvias para abordar las competencias 

28



-Competencias interculturales

interculturales: sistemas educativos (a nivel 
individual) y sistemas legales (a niveles organizaciones 
y de sociedad). Esto aparece visiblemente en etapas 
concretas provistas no sólo a continuación sino a lo 
largo de los cinco niveles. Competencias idealmente 
interculturales deben propagarse en todas las 
instituciones sociales.

Pasos específicos a tener en cuenta:

›› Ampliar los esfuerzos actuales por integrar 
la competencia intercultural a muchas 
disciplinas, asegurando que el tema se investiga 
constantemente. Utilizar un grupo base de 
expertos internacionales y multidisciplinarios 
para indagar los conceptos clave previamente 
establecidos que necesiten ampliación dentro del 
marco de una competencia intercultural, pero 
mucho más críticamente; asegurar el desarrollo 
de los nuevos conceptos teóricos introducidos 
anteriormente. La existencia de investigación 
interdisciplinaria en temas relacionados con la 
competencia intercultural en un amplio rango de 
disciplinas: relaciones internacionales, psicología, 
comunicación, antropología, sociología, filosofía, 
estudios culturales, humanidades, lingüística, 
literatura, estudios religiosos, economía política...

›› Coordinar esfuerzos académicos que brinden 
primero alguna orientación para que los temas 
relevantes reciban atención. Segundo, sintetizar 

lo que se aprende a través de actividades como 
conferencias y publicaciones, de manera que 
las percepciones logradas por investigadores 
particulares puedan estar disponibles fácilmente 
para el uso durante las siguientes fases. A un 
grupo central u organización se le debe asignar 
responsabilidad de sintetizar lo que se sabe 
y de ayudar a esbozar el trabajo pendiente, 
posiblemente a través de la celebración de 
conferencias periódicas de las partes interesadas.

›› Perfeccionar las actuales herramientas 
para valorar y evaluar las competencias 
interculturales. Al hacerlo, por lo menos los 
siguiente aspectos son imprescindibles: quién 
evalúa, qué es evaluado, con qué instrumentos, 
herramientas y criterios; usando qué unidades y 
qué incertidumbres. Fantini (2009) ofrece una 
larga lista de técnicas para usar en la valoración 
de la competencia intercultural una vez se han 
tomado las decisiones sobre quién medirá qué.

›› Publicar hallazgos de investigación tanto en 
lugares tradicionales como en otros, incluyendo 
no sólo artículos y libros pensados para 
académicos, sino también algunos materiales 
que se propongan alcanzar a un público más 
amplio. Esto es crucial porque el conocimiento 
de las competencias interculturales tiene 
relevancia directa más allá de la academia y por 
eso las ideas primordiales deben ser ampliamente 
distribuidas. La discusión de las etapas siguientes 

29



Competencias interculturales-

presentan sugerencias concretas para facilitar tal 
distribución de ideas.

›› Recopilar ejemplos llamativos de casos en los 
que el contexto cultural es un factor clave en 
el ejercicio efectivo de derechos y libertades 
reconocidas universalmente, así como para 
resaltar la dimensión cultural de los mismos.

›› Mapear intercambios dentro de y entre grupos 
minoritarios y entre comunidades mayoritarias 
y minoritarias, especialmente en el contexto de 
ciudades globales para crear redes informales 
de solidaridad y divulgar ampliamente tales 
intercambios.

›› Estudiar la diversidad del patrimonio cultural 
intangible como fuente de ejemplos de modos 
de gobernanza democrática, basados en el 
empoderamiento y la participación de todas las 
comunidades. El patrimonio intangible incluye 
tradiciones heredadas de generaciones previas, 
entre las cuales hay eventos (rituales de ciclo 
de vida), conocimientos especiales (qué plantas 
indígenas son valiosas para qué propósitos) y 
capacidades (cómo tejer patrones tradicionales). 
Comprender el patrimonio cultural intangible de 
otros grupos es necesario para, y resultado de, el 
diálogo intercultural, en tanto el conocimiento 
puede aumentar el respeto por otras formas de 
vida.

2. Enseñar competencias interculturales

Una vez los investigadores llegan a conclusiones 
sobre las competencias interculturales, deben 

compartir lo que han aprendido. Comúnmente, las 
competencias interculturales son resultado de una 
combinación entre experiencia, entrenamiento y 
autorreflexión. A pesar del hecho de que mucho de 
lo que se convierte en competencias interculturales 
puede ser adquirido a través de la experiencia personal, 
un sinnúmero de programas han sido diseñados para 
proporcionar enseñanza o entrenamiento formal, y 
con frecuencia, ayudan substancialmente. Entender la 
cultura propia y asumir las culturas como construcciones 

humanas son pasos necesarios en el aprendizaje de 
interacciones culturales, y usualmente, preceden al 
aprendizaje sobre otras personas, otras sociedades, otras 
maneras de ser. Sin embargo, el aprendizaje es circular: 
no hay mejor manera de descubrir la naturaleza social 
de la cultura propia que ser enfrentado a otra cultura 
con diferentes supuestos. La práctica y el aprendizaje 
de competencias interculturales nunca termina, por el 
contrario, es una búsqueda de toda la vida, desarrollada 
a lo largo del tiempo, la acumulación de experiencia, 
el entrenamiento y la reflexión razonada.

Con frecuencia es posible enseñar conocimientos de 
otros, y una actitud de respeto por sus creencias y 
valores hasta el punto de permitirles conservar verdades 
irrefutables. El reconocimiento de las diferencias sirve 
como punto esencial de partida; sin este reconocimiento 
no se pueden comprender las implicaciones de la 
diversidad. En últimas, la meta debe ser enseñar 
habilidades concretas para interacciones exitosas con 
miembros de otras culturas, o como se ha descrito 
previamente enseñar la competencia intercultural 
comunicativa. Establecer un contexto seguro en el cual 
las personas puedan hacer interrogantes sencillos libres 

30



-Competencias interculturales

de malicia, es un paso crítico. Toma tiempo desarrollar 
una relación de confianza desde la cual no sólo se 
pueda preguntar sino también brindar respuestas. De 
cualquier modo, el esfuerzo es recompensado cuando 
se obtiene el incremento de la comprensión. A menudo, 
mantener un diálogo intercultural es suficiente si se 
logra dicha comprensión, sin que necesariamente el 
resultado esperado sea el acuerdo. Algunas veces, 
los grupos que simplemente se reúnen para aprender 
de otro son exitosos; otras veces, establecer grupos 
multiculturales comprometidos en una tarea común 
funciona mejor con la aceptación de la diferencia 
producto del esfuerzo conjunto que con el hecho de 
que ésta se convierta de manera explícita en el foco. 
Un grupo diverso comúnmente tiene un rango variado 
de conocimientos y experiencias que lo llevan al éxito 
en la resolución de problemas.

Tal como lo describe las Directrices sobre Educación 
Intercultural de la UNESCO (2006a), el estudio de 
las normativas internacionales y otros documentos 
resultado de conferencias a nivel mundial resaltan 
la opinión de la comunidad internacional sobre la 
educación en relación con los asuntos interculturales. 
En ellos, se pueden identificar un cierto número de 
principios recurrentes que guían la acción internacional 
en el campo de la educación:

•	 Principio 1: La educación intercultural respeta la 
identidad cultural del aprendiz al brindarle una 
educación de calidad, reflexiva y culturalmente 
apropiada.

•	 Principio 2: La educación intercultural proporciona 
a cada estudiante el conocimiento cultural, las 

actitudes y habilidades necesarias para lograr una 
participación plena y activa en la sociedad.

•	 Principio 3: La educación intercultural proporciona 
a todos los estudiantes conocimientos culturales, 
actitudes y habilidades que contribuyen al respeto, la 
comprensión y la solidaridad entre individuos, grupos 
étnicos, sociales, culturales y religiosos, y naciones.

Estos principios están directamente relacionados con 
el tercer pilar de la educación: Aprender a vivir juntos, 
que consiste en «desarrollar una comprensión de otras 
personas y una apreciación de la interdependencia – 
llevando a cabo proyectos comunes y aprendiendo 
a manejar conflictos- con un espíritu de respeto a 
los valores del pluralismo, el entendimiento mutuo 
y la paz». Dichos principios están muy relacionados 
con las disposiciones de la Declaración Universal 
de Derechos Humanos, las cuales mencionan que 
el objetivo de la educación debe ser «promover la 
comprensión, la tolerancia y la amistad entre todas 
las naciones, y grupos religiosos y raciales».

Pasos específicos a tener en cuenta:

›› Incorporar las competencias interculturales 
en todos los niveles de los sistemas educativos 
formales, informales y no formales para facilitar 
el aprendizaje de competencias interculturales y 
ganar flexibilidad en las interacciones con otros, 
es parte de la solución. La educación hace frente 
a las ideas prejuiciosas, pues éstas dependen, en 
gran parte, de la falta de conocimientos precisos 
y experiencias sobre una amplia gama de culturas. 

31



Competencias interculturales-

Los seres humanos aprenden mediante la creación 
de sistemas de clasificación. Por ello, los prejuicios 
y estereotipos pueden ser algunas veces el resultado 
de un conocimiento mínimo que conduce a 
categorizar a las personas. Pero un saber más 
profundo lleva a una experiencia superior y a un 
mayor entendimiento, y por lo tanto, a un menor 
prejuicio. De este modo, resulta necesario enseñar 
a los estudiantes no sólo información de contenido 
sobre una amplia gama de culturas, sino también 
una apertura general a la diferencia. Los maestros 
desempeñan un rol importante en ello tanto en 
términos de elegir lo que enseñan como de modelar 
la curiosidad y las respuestas creativas y reflexivas 
a las diferentes culturas. Aprender a hablar varios 
idiomas ayuda a los estudiantes a aprender sobre 
múltiples visiones de mundo (como en el currículo 
propuesto por Beacco et al, 2010).

›› Cambiar los términos utilizados para discutir la 
interculturalidad con el fin de modificar las ideas 
de quienes los usan mediante la enseñanza explícita 
de la nueva terminología. No sólo los conceptos 
clave discutidos anteriormente son útiles aquí, sino 
también las metáforas utilizadas para describir la 
interacción entre los grupos (Halstead, 2007).

›› Proporcionar experiencia a los centros pedagógicos 
e institutos de entrenamiento docente en torno 
a las competencias interculturales para dotar a 
los profesores de material de apoyo y técnicas 
pertinentes. La formación actual del profesorado 
debe ampliarse hacia la preparación de los estudiantes 
para la vida no sólo como ciudadanos activos y 
responsables en las sociedades democráticas sino 
también como ciudadanos del mundo conscientes 
y preparados para abordar problemáticas mundiales 
(por ejemplo, la pérdida de la paz y la destrucción 
del patrimonio natural y cultural). Así se aprovecha 
la diversidad y se transforma en un activo invaluable 
para un futuro mejor. Dada la disponibilidad de 
Tecnologías de la Información y la Comunicación 
(TIC), los nuevos medios de comunicación y las 
redes sociales, algunas actividades de apoyo se 
pueden desarrollar en línea, especialmente, las 
que conectan a los profesores y a las aulas con 

comunidades globales para aprender, (des) aprender 
y volver a aprender.

›› Apoyar el aprendizaje en el aula mediante el desarrollo 
y mejora de los manuales, los planes de estudios y 
los libros de texto para tratar el sesgo cultural, la 
intolerancia, los estereotipos, la discriminación y la 
violencia (Schissler, 2009). Una parte de la solución 
consiste en instruir a los estudiantes y al personal 
en el manejo de conflictos, ampliar la enseñanza en 
áreas como la historia global, la comunicación no 
violenta, los Derechos Humanos y la tolerancia, y 
establecer un diálogo intergeneracional. La próxima 
generación requiere un conocimiento de un sentido 
mucho más amplío de la historia del mundo para 
descubrir tanto similitudes como diferencias entre 
grupos culturales. La serie Historia de la Humanidad 
de la UNESCO (de Laet, et al, 1994- 2008) fue 
específicamente diseñada para este propósito, 
por lo cual debe ser implementada. Asimismo, el 
Programa de Acción para una Cultura de la Paz y 
la no Violencia ha propuesto usar el Proyecto de 
Redes de Escuelas de la UNESCO para “desarrollar 
un programa interactivo de educación con el fin 
de detener la violencia, involucrando a las escuelas 
(incluyendo estudiantes, maestros y padres), 
los medios de comunicación y los organismos 
profesionales (UNESCO, 2011).

›› Internacionalizar la escolarización como una 
manera sencilla de aumentar el conocimiento 
sobre otras culturas, incluyendo todos y cada uno 
de los siguientes aspectos: internacionalización 
del currículo, enseñanza de idiomas extranjeros, 
movilidad de los profesores, intercambios 
estudiantiles, enriquecimiento del plan de estudios 
con contenido intercultural e internacional (como 
desarrollo sostenible de los recursos, ya que los 
asuntos culturales influyen en las interacciones 
entre los seres humanos y el mundo natural). Estos 
aspectos se ponen en práctica teniendo en cuenta los 
diversos estilos de aprendizaje, experiencias de vida, 
y diversidad cultural y lingüística de los educandos, 
así como el fomento del pensamiento crítico y la 
capacidad de auto-reflexión entre los estudiantes 
(para que puedan considerar sus palabras y acciones, 

32



-Competencias interculturales

y manejarse mejor si se enfrentan a la diversidad ya 
sea dentro o fuera del aula).

›› Realizar una encuesta comparativa global sobre 
contenidos y métodos, incluidos los modos de 
transmisión, haciendo especial hincapié en el 
reconocimiento y la apropiación de la diversidad 
cultural.

›› Apoyar los esfuerzos para identificar y/o crear 
oportunidades y facilidades para el aprendizaje 
específico de la cultura en cada sistema educativo, 
haciendo uso de instrumentos existentes como los 
Informes Nacionales de Evaluación, EFA de la 
UNESCO.

›› Adaptar los métodos de enseñanza a los 
requerimientos de la vida cotidiana de los aprendices 
con el apoyo necesario de los responsables de las 
políticas educativas, profesionales de educación de 
todos los niveles y comunidades locales, mediante el 
reconocimiento de la dimensión cultural como eje 
central de la educación para el desarrollo sostenible.

›› Elaborar directrices pertinentes para la promoción 
del diálogo intercultural, especialmente a través de 
las artes y a partir de la identificación de buenas 
prácticas en la educación artística.

›› Incorporar la enseñanza de las competencias 
interculturales en programas e iniciativas de 
Educación en Derechos Humanos, por ejemplo, 
dentro del Contexto de las Naciones Unidas bajo el 
Programa Mundial para la Educación en Derechos 
Humanos (2005-en curso), así como en la educación 
intercultural y para la ciudadanía global.

›› Implementar proyectos como el “Desarrollo de 
Competencias Interculturales - un desafío clave para 
construir un futuro mejor en Europa Sudoriental”, 
que será co-implementado por la UNESCO y la 
Alianza de Civilizaciones (AoC) en el marco de 
la Estrategia Regional del sudeste de Europa. 
Este proyecto explorará una serie de estrategias 
de enseñanza y aprendizaje que pueden utilizarse 
para desarrollar las competencias interculturales 

en los estudiantes y los profesores. Los seminarios 
de capacitación y las oportunidades para los 
docentes ofrecerán una dimensión transcultural, 
proporcionando un espacio para la reflexión, el 
intercambio mutuo, el aprendizaje experiencial y la 
cooperación en proyectos conjuntos relacionados 
con las competencias interculturales y el diálogo.

›› Llegar a una amplia variedad de profesionales con 
el fin de aplicar las competencias interculturales 
a nivel de organización. Entre ellos, trabajadores 
de la salud, trabajadores sociales/comunitarios, 
juristas (abogados de derechos humanos, jueces), 
responsables de decisiones, líderes cívicos y 
autoridades a nivel nacional, regional y local, 
profesionales de la cultura y los medios de 
comunicación, líderes y organizaciones juveniles 
así como líderes empresariales. La aplicación de 
las competencias interculturales está enfocada 

33



Competencias interculturales-

esencialmente en el desarrollo profesional continuo 
o el aprendizaje a lo largo de la vida. Este tipo 
de formación se fundamenta en la idea de que 
incluso aquellos que están fuera del alcance del 
aula tradicional todavía tienen algo que aprender, 
y todavía son capaces de aprender.

Las autobiografías de Encuentros Interculturales, 
materiales preparados por el Consejo de Europa (2009), 
fueron diseñadas deliberadamente para ayudar a iniciar 
diálogos interculturales, y así mejorar las competencias 
asociadas a la interculturalidad. Un conjunto fue 
especialmente diseñado para jóvenes estudiantes de las 
escuelas, pero otro estuvo diseñado para adultos en 
contextos de educación informal. Los participantes de este 
ejercicio usaron la reflexividad para describir un evento 
o experiencia con alguien diferente, reflejando sus propios 
sentimientos y vivencias, y teniendo en cuenta a los otros 
en el encuentro, luego compartieron sus historias con 
el fin de aprender de sus propias experiencias pasadas 
y comenzar un proceso de diálogo con los demás.

3. Promover competencias interculturales

L a enseñanza explícita de las competencias 
interculturales sólo se llevará a cabo con algunos 

individuos y grupos, pero se debe tener en cuenta 
que todos en el mundo moderno necesitan adquirir 
competencias interculturales. Es necesario considerar 
que desde una perspectiva pedagógica, la educación 
se refiere a sistemas (formales o no formales) que 
organizan la enseñanza y el aprendizaje. No obstante, la 
enseñanza no puede equipararse automáticamente con 
el aprendizaje. Nos pueden enseñar y no aprendemos, y 
del mismo modo, podemos aprender sin enseñanza: por 
nosotros mismos o con compañeros. El aprendizaje, 
entonces, se trata de la adquisición de información, 
conocimientos, habilidades y valores. Esto sucede 
de muchas maneras diferentes y complementarias, 
incluyendo a los sistemas educativos. El aprendizaje, 
según Gilles Deleuze, consiste primeramente, y ante 
todo, en la consideración de cualquier materia, objeto 
o ser como si emitiera señales a descifrar o interpretar. 
Los diálogos interculturales, como procesos de 
aprendizaje colectivos, no deben ser realizados una 
vez al año en eventos especialmente organizados para 

ello y sólo con los participantes que desean aprender 
competencias interculturales; por el contrario, los 
diálogos interculturales deben convertirse en un hecho 
cotidiano para todas las personas que interactúan 
diariamente. De manera similar, no se deben designar 
algunos individuos como expertos para gestionar la 
competencia intercultural en su grupo. En vez de ello, 
todos deben convertir su propio comportamiento en 
interculturalmente competente para sobrevivir en la 
sociedad global de hoy.

Difundir concepciones relacionadas con la pluralidad 
intercultural, la diversidad y los derechos humanos 
requerirá el uso de una amplia gama de medios para 
distribuir y compartir ideas. Por ello, será necesario 
fomentar la sensibilización de los profesionales en el 
manejo de los medios de comunicación para que estos 
conciban a dichos medios en tanto contribuciones 
positivas a la comprensión intercultural. Los nuevos 
medios sociales (agrupados bajo la denominación de 
Web 2.0), tales como foros basados en web o wikis, 
proporcionan nuevas oportunidades para cruzar 
fronteras y compartir información entre diversas 
culturas, dado que permiten la creación activa de 
contenido en vez de la lectura pasiva de lo que ha sido 
publicado por otros. El objetivo entonces debe ser 
crear una amplia variedad de espacios abiertos tanto 
en línea como cara a cara para mantener diálogos 
interculturales entre innumerables grupos, incluso si 
se considera que el papel de la educación formal es 
cada vez más cuestionado por las TICs, los medios 
digitales, y la diversificación y multiplicación de fuentes 
de conocimiento (a menudo contradictorias).

Pasos específicos a tener en cuenta:

›› Ayudar a construir un sentido generalizado de 
comunidad a través de grupos dispares que viven 
cerca unos de otros mediante diálogos comunitarios. 
Una forma de aprovechar las oportunidades provistas 
por la diversidad cultural es, por ejemplo, crear 
oportunidades para contar historias de género, etnia, 
clase y líneas generacionales. Esta manera de abordar 
la diferencia requiere la capacitación de individuos, 
el establecimiento de nuevas organizaciones para 
desarrollar, gestionar y mantener el proceso. Por ello, 

34



-Competencias interculturales

es fundamental el diseño deliberado de la estructura 
de los eventos que facilitan el diálogo, así como del 
proceso por el cual individuos y grupos participan en 
él. Spano (2001) proporciona un esquema detallado 
de cómo dichos individuos y grupos han gestionando 
con éxito una comunidad en particular por medio 
de la creación de un contexto en el que el diálogo 
intercultural se desarrolla entre grupos dispares con 
pequeñas historias de cooperación.

›› Dado que no únicamente se les puede enseñar a 
los niños, es necesario llegar a los adultos mediante 
contextos de aprendizaje familiares. Los estudiantes 
traen consigo lo que aprenden en casa de sus 
padres, pero este conocimiento puede y debe ser 
complementado mediante ofertas directas de 
formación para dichos padres, y también para los 
adultos en una comunidad en la que no haya niños 
que asistan a la escuela (Lo anterior se fundamenta 
en el denominado “aprendizaje a lo largo de toda la 
vida”, que es practicado, por ejemplo, en el Instituto 
de la UNESCO para el Aprendizaje a lo Largo de la 
Vida). En cuanto a temas específicos, la enseñanza 
de la gestión del conflicto cultural y el combate 
a la discriminación son ejemplos de formas de 
promover la convivencia, y por lo tanto, de aumentar 
las competencias interculturales de una población. 
Las bibliotecas están empezando a asumir el papel 
de proporcionar un espacio seguro para iniciar los 
diálogos interculturales. Esto podría ampliarse, en 
gran parte, gracias a que las opciones multimedia 
están disponibles con mayor amplitud, frecuencia y 
pueden ser usadas deliberadamente.

›› Reconocer la importancia actual de los nuevos medios 
de comunicación y las coproducciones que promueven 
el diálogo entre profesionales de medios de diferentes 
culturas, particularmente en cuestiones que combinan 
el diálogo intercultural, la información mediática y la 
alfabetización. Se puede, por ejemplo, reunir a periodistas 
de diferentes países que participen de la formación en áreas 
como: generación de informes sensibles a los conflictos, 
elección de imágenes, y en particular, formación de 
jóvenes profesionales de los medios de comunicación. 
Igualmente, la red de la UNESCO “el Poder de la 
Paz”, entre otros recursos, podrían ser utilizados para 
promover las competencias interculturales.

›› Apoyar el reconocimiento y el respeto por el 
conocimiento (incluidos los conocimientos 
tradicionales y el saber de los pueblos indígenas) que 
contribuye a salvaguardar la biodiversidad y promover 
el desarrollo sostenible como otro vehículo mediante 
el cual las competencias interculturales pueden ser 
desarrolladas. Lo anterior tiene la doble ventaja de 
proporcionar oportunidades de contacto cultural y 
aprendizaje, para apoyar la sostenibilidad de recursos 
naturales y culturales.

›› Elaborar una hoja de ruta para la conciencia global 
como una manera de llevar a la práctica la expresión 
frecuente de “pueblo global” (UNESCO, 2011a). Las 
generaciones actuales y futuras necesitan que se les 
aliente a pensar no sólo en los contextos, sino también 
sobre el mundo para encontrar y dar forma a sus 
lugares. Esto no es sólo una cuestión de enseñanza en 
las escuelas, aunque la actividad debe comenzar allí, 
sino que es un asunto de promoción del desarrollo 
de una conciencia global en todos los niveles de toma 
de decisiones. Lo anterior requerirá la preparación 
de materiales de apoyo y talleres diseñados para dar 
forma a la manera en que los niños y los adultos, 
tanto mujeres como hombres, piensan, se relacionan 
y abordan los problemas que enfrentan.

›› Crear una biblioteca digital con los principales hitos 
culturales y científicos para demostrar la solidaridad 
intercultural de la humanidad, teniendo en cuenta la 
documentación disponible de la UNESCO (Como 
las historias generales y regionales según lo descrito 
en la UNESCO, 2011a). De nuevo, estos pueden 
ser utilizados en contextos de educación formal, 
pero también deberían estar disponibles de manera 
más amplia para el público en general. El énfasis 
particular debe ser una visión verdaderamente 
global de la historia, incluyendo tanto a los árabes-
musulmanes como los occidentales, según lo previsto 
por el Programa Intercultural Vademecum, en el 
marco de la cooperación de Alianza de Civilizaciones 
UNESCO-ONU (UNESCO, 2011a).

›› Fomentar la sensibilidad cultural en la creación, 
producción, distribución y consumo de diversos 
contenidos de comunicación e información, 
facilitando así el acceso, el empoderamiento y la 

35



Competencias interculturales-

participación. Para lograr este fin, se deben poner 
en práctica acciones que se enfoquen en apoyar la 
producción y distribución de materiales audiovisuales 
innovadores y diversificados, teniendo en cuenta 
las necesidades locales, contenidos y actores, y 
recurriendo a recursos de asociaciones público-
privadas.

›› Evaluar el impacto de las TIC en cambios 
impulsados por la diversidad cultural con miras a 
destacar las buenas prácticas de acceso multilingüe 
a las producciones escritas y audiovisuales. La 
tecnología únicamente puede facilitar los diálogos 
interculturales si los individuos involucrados se 
entienden mutuamente.

›› Promover la alfabetización en los medios de 
comunicación y la información para todos los 
grupos de edad con el fin aumentar la capacidad de 
los usuarios mediáticos para evaluar críticamente la 
comunicación y los contenidos culturales. Los niños 
suelen ser foco de atención, debido a su presencia 
dentro de las escuelas, pero poblaciones como los 
ancianos y los pobres suelen quedar rezagados en 
su adopción de nuevas herramientas comunicativas.

Dann Bar-O ha desarrollado un método de narración 
diseñado para reunir a los grupos que tienen gran 
dificultad para hablar entre sí debido a razones claras, 
evidentes e históricas. Bar-O monitorea estos grupos y 
sigue una secuencia determinada de cómo la gente cuenta 
su historia (moviéndose desde la rabia, el reconocimiento 
del dolor - el dolor propio, así como el de los demás 
- hasta una eventual reconciliación). En el proceso, 
usa la narración de historias como una manera de 
reunir en diálogo a personas de lados opuestos, creando 
un espacio seguro en el cual esa conversación puede 
ocurrir. Bar-O utiliza la narración de historias para 
iniciar a los participantes en un viaje de exploración 
de sus memorias, trayendo experiencias privadas a 
conversaciones públicas. La narración de sus historias 
se convierte en “un estrecho puente a través del abismo”. 
Es cierto que las historias proporcionan sólo un inicio, 
pero cada solución requiere de un comienzo (Bar-On, 
2006, p.25, Kutz, Wegner & Bar-On, 2000).

4. Promulgar las competencias interculturales

E l cuarto paso consiste en aplicar lo que se ha 
aprendido a través de la práctica. La práctica de la  

interculturalidad debe convertirse en parte del tejido 
de la vida social cotidiana, no debe ser un concepto 
solamente abordado durante una conferencia, festival 
o en la escuela. En esta etapa del proceso, se ponen 
a trabajar los valores, creencias y actitudes, así como 
los conocimientos y habilidades que conjuntamente 
comprenden las competencias interculturales. La 
promulgación de competencias interculturales 
implica aprovechar la amplia gama de oportunidades 
disponibles o proporcionadas por organizaciones 
culturales para crear alianzas interculturales dentro 
de comunidades particulares. La competencia en 
las interacciones interculturales se obtiene no sólo 
mediante la enseñanza formal o no formal, aunque ésta 
sea conveniente, sino también a través de la actividad 
de interactuar con otros culturales. Así, todos los 
esfuerzos para iniciar los diálogos interculturales 
son herramientas que mejoran las competencias, y 
de esta manera, todos fortalecen la comprensión de 
los derechos humanos básicos.

Pasos específicos a tener en cuenta:

›› Mejorar las competencias interculturales de las 
organizaciones culturales públicas y privadas, 
garantizando que sus programas tengan en cuenta 
la diversidad cultural. Espacios públicos como 
los museos pueden promover un contexto en el 
cual se puedan compartir experiencias culturales 
no sólo a través de exposiciones estáticas, sino 
también mediante la organización de actividades 
pertinentes. Al igual que las bibliotecas 
mencionadas anteriormente, los museos son 
en la mayoría de los casos, espacios neutros y 
seguros para mantener conversaciones difíciles, 
además de tener la ventaja de ser conocidos por 
los miembros de la comunidad. Para los museos 
y bibliotecas que enfrentan un uso reducido por 
parte de una generación con menor probabilidad 
de leer libros en copias de papel o visitar una 
pantalla física, cuando pueden verla en línea, 

36



-Competencias interculturales

mantener diálogos interculturales ayuda a 
reintegrar a los miembros de la comunidad a su 
territorio. Este tipo de enfoque pondrá un fuerte 
énfasis en el aprendizaje experiencial más que en 
el pasivo, involucrando a miembros de múltiples 
comunidades en una experiencia común.

›› Apoyar a una amplia variedad de organizaciones 
civiles, como aquellas que brindan expresiones de 
colaboración artística y creatividad (profesional 
y aficionada), que desarrollan competencias 
interculturales. Así, el arte, el teatro intercultural, 
la música, la danza, la pantomima, los festivales 
y las ferias ofrecen oportunidades para que 
los miembros de diferentes grupos culturales 
hablen por sí mismos, manifestando algunas 
de sus ideas y experiencias a través de una 
plataforma pública como medio para suscitar 
diálogos. Un ejemplo sería el Proyecto Llull, 
adaptación del Libro de los Gentiles y los Tres Reyes 
Magos, una obra escrita por Ramón Llull en el 
siglo XIII sobre el cristianismo, el judaísmo y 
el islam en la Península Ibérica, el cual utiliza el 
teatro como una forma de iniciar conversaciones 
interculturales.

›› Utilizar los nuevos medios para educar a un 
amplio público en la diversidad y las competencias 
interculturales. La cuestión es solamente apuntar 
a las posibilidades, ya que los nuevos medios se 
están desarrollando rápidamente y los nuevos 
usos de los medios antiguos se están expandiendo 
a diario. Un enfoque innovador para difundir 
las competencias interculturales es diseñar y 
distribuir tiras cómicas interculturales a los 
niños, aprovechando las posibilidades ofrecidas 
no sólo por los medios masivos de comunicación, 
sino también, por las numerosas formas sociales, 
como en los ejemplos producidos por el Grupo 
Comunicar en España o el uso innovador de 
grandes pantallas interactivas públicas para 
conectar ciudadanos de un país a través de 
actos de creatividad construidos conjuntamente 
con ciudadanos de otro país (Papastergiadis, 
2006). Otras posibilidades son, en primer lugar, 
los Cuadernos electrónicos sobre la paz y el diálogo 

intercultural que constituyen un vehículo de fácil 
acceso para que los jóvenes de todo el mundo 
utilicen el intercambio de iniciativas personales 
y experiencias cotidianas para la paz (UNESCO, 
2011). En segundo lugar, el E-portal de la Paz y el 
Diálogo, un proyecto de la UNESCO que ofrece a 
los jóvenes un espacio electrónico donde pueden 
aprender y acceder a información y literatura 
sobre tolerancia, reconciliación y cultura de paz, 
intercambiar experiencias y mejorar el diálogo 
intercultural. El E-portal de la Paz y el Diálogo 
se publicará como un recurso educativo abierto 
y los diseñadores prevén la creación de un 
curso electrónico sobre el mejoramiento de las 
habilidades de comunicación en el diálogo.

›› Adoptar eventos de alto perfil como el deporte, 
en tanto instrumento de entrenamiento en 
destrezas interculturales (incluyendo el cambio 
de código cultural, así como la socialización 
del juego limpio), dedicado al desarrollo del 
compromiso con la paz. Dado que tantas 
personas ya asisten a eventos deportivos, tiene 
sentido usarlos como un vehículo para practicar 
la comprensión y el respeto por los demás.

37



Competencias interculturales-

›› Mejorar los programas especializados en 
competencias interculturales como elemento 
primordial e integrar las competencias 
interculturales en múltiples programas existentes 
de educación superior para garantizar que estas 
ideas lleguen a más personas.

›› Asegurar que las políticas culturales tengan en 
cuenta las competencias interculturales (incluidas 
las políticas a nivel nacional, regional y local), 
contemplado que estas políticas sean puestas 
en práctica en una gran variedad de escenarios.

›› Promover el diálogo para la reconciliación y la 
comprensión intercultural como una forma de ayudar 
a las personas a aprender del pasado. Por ejemplo, 
la construcción de la experiencia del proyecto en 

desarrollo: Rompiendo el silencio, Educación sobre el 
Tráfico Trasatlántico de Esclavos, continúa ofreciendo 
actividades para la creación de redes e intercambios, 
con el fin de aumentar la conciencia y profundizar 
el conocimiento sobre las causas y consecuencias de 
la Ley transatlántica de esclavitud, trabajando así, 
hacia un futuro libre de racismo, discriminación e 
intolerancia (UNESCO, 2011a, p.111).

El Teatro Dahu realizó la Ciudad In/Visible a lo 
largo de la ruta normal del autobús número 26 en 
Belgrado como contribución al decenio de la Cultura 
Romaní, pagado por el gobierno serbio. El autobús 
número 26 conecta dos partes de la ciudad donde se 
encuentran situados el Centro Cultural Rex y el Centro 
de Investigación de Teatro. Esta ruta es muy concurrida 
y circula por partes de la ciudad que tienen altas 
proporciones de comunidades inmigrantes y minorías 
culturales, especialmente población romaní. Los artistas 
del Teatro Dah, apoyados por jóvenes y músicos de las 
comunidades minoritarias, actuaban como “pasajeros 
extraños”, tocando la música de comunidades étnicas 
específicas o usando los trajes de las minorías; así, 
presentaban actuaciones y bailes, y contaban historias 
o cantaban canciones en lenguas minoritarias. Las 
actuaciones tuvieron como objetivo sensibilizar sobre 
la multiculturalidad de Belgrado, una faceta de la 
ciudad que lentamente va desapareciendo u ocultando 
su rostro detrás de las carteles globales y de los nuevos 
emblemas de una ciudad postmoderna orientada al 
consumo. La acción se dirigió a la preservación del 
patrimonio cultural, especialmente del patrimonio 
inmaterial, de minorías o comunidades étnicas como la 
comunidad judía, los gitanos, los budistas kalmik, los 
bielorrusos y los albaneses que viven dispersos por toda 
la ciudad. La idea de actuar en un autobús público 
tenía como objetivo demostrar la nueva espacialización 
contemporánea de las relaciones sociales en la ciudad. 
El escenario era la calle, los barrios por los que pasaba 
el autobús y los lugares emblemáticos, construcciones que 
aún guardan recuerdos de las comunidades perdidas. 
El propósito de esta iniciativa era proporcionar a 
las diferentes comunidades minoritarias de Belgrado, 
incluidas las que «desaparecieron», espacios donde 
pudieran llevarse a cabo sus canciones, bailes, obras 
de teatro, etc. Otro de los objetivos que se planteaba 
era crear espacios para el diálogo interétnico 
entre los pasajeros del autobús y los actores.

38



-Competencias interculturales

5. Apoyar las competencias interculturales

El último paso consiste en apoyar las competencias 
interculturales a través de la provisión de recursos 

adecuados para invertir en todas y cada una de las 
actividades anteriores, entendiendo que éstas son 
necesarias y se constituyen como una estructura dentro 
de la cual dichas competencias pueden desarrollarse 
y crecer. El punto de partida es así las políticas 
culturales apropiadas, pues es fundamental tener una 
clara declaración sobre el curso de acción, medidas 
reglamentarias, leyes y prioridades de financiación 
promulgadas por una entidad gubernamental (en 
cualquier nivel administrativo) o sus representantes. 
La política cultural se expresa a través de tres medios:
•	 Propuestas teóricas y definición del campo cultural e 

interés público en la cultura a través de gráficos y de 
una jurisdicción pertinente (la creatividad artística y 
cultural, el patrimonio cultural y la participación, la 
disponibilidad de bienes y servicios culturales para 
la población);

•	 Definición de objetivos y funciones de la política 
cultural (definición de estrategias y planes de acción);

•	 Implementación (aplicación de un sistema de 
métodos e instrumentos para alcanzar los objetivos 
y funciones de la política cultural) (Dragićević Šešić 
& Dragojević, 2011).

A este respecto, cabe señalar que el prisma de Programación 
para la Diversidad Cultural (UNESCO, 2011b) funciona 
como un lente que aumenta la visión, específicamente 
diseñada para los responsables de la toma de decisiones, 
los directores de programas y los líderes comunitarios. Se 
trata de una lista interdisciplinaria de criterios y preguntas, 
complementada por indicadores, que proporciona un 
medio para integrar los temas de diversidad cultural, al 
tiempo que garantiza la participación de los interesados 
en todas las fases de un proyecto dado e incluye la 
investigación en curso y la evaluación de necesidades.

Pasos específicos a tener en cuenta:

›› Forjar nuevas asociaciones y redes para 
promover las competencias interculturales. La 
UNESCO desempeña un papel único en este 

ámbito debido a su cometido de promover la 
diversidad cultural, el diálogo intercultural y la 
comprensión mutua, así como su capacidad para 
establecer asociaciones y redes.

›› Esquemat izar las iniciat ivas existentes 
relacionadas con las competencias interculturales: 
hay mucho trabajo en curso, y debe evitarse la 
duplicación innecesaria. La meta es coordinar 
ese trabajo actual, luego ver lo que falta y llenar 
los espacios resultantes con nuevos trabajos.

›› Promover eventos de alto perfil y premios 
relevantes: por ejemplo, el Premio Internacional 
de Alfabetización de la UNESCO y el Premio 
Calouste Gulbenkian, el cual «defiende o fomenta 
los valores universales de la condición humana». 
Nuevamente, el papel primordial será ayudar a 
promover los eventos y premios existentes, pero 
también puede ser posible crear otros nuevos, 
ya que se descubren brechas relacionadas con el 
mejoramiento de las competencias interculturales 
o la defensa de los derechos humanos.

›› Repasar a nivel mundial los textos fundacionales 
que precedieron y sentaron las bases de las 
competencias interculturales, asegurándose de 
que han sido puestos a disposición de un público 
amplio, así como realizar nuevos trabajos 
para presentar perspectivas complementarias 
sobre estos temas. Aquí el asunto esencial será 
asegurar una perspectiva internacional, así como 
traducciones a múltiples idiomas (por ejemplo, 
el Custodio de las Dos Sagradas Mezquitas 
Abdullah bin Abdulaziz, Premio Internacional 
de Traducción, organizado por la Biblioteca 
Pública Rey Abdulaziz, en Arabia Saudita). 
Lo que se conoce debe presentarse de manera 
accesible a diversas audiencias y en idiomas que 
permitan una amplia difusión.

›› Suministrar a los gobiernos, a las organizaciones 
intergubernamentales y no gubernamentales 
información sobre las competencias 
interculturales. El objetivo es desarrollar 
seminarios, tal leres y oportunidades de 

39



Competencias interculturales-

formación para difundir nuevos contenidos. El 
liderazgo en la presentación de estos seminarios, 
talleres y otras oportunidades de capacitación 
debe darse a aquellos con experiencia en el área, 
siempre y cuando la investigación actual también 
sea incorporada.

›› Promover la cooperación interinstitucional y la 
financiación de temas y proyectos relacionados 
con la competencia intercultural. La UNESCO 
puede cooperar y establecer contactos con 
otros miembros de la familia de las Naciones 
Unidas, con iniciativas interinstitucionales 
pertinentes, así como con organizaciones 
regionales intergubernamentales activas en 
este campo, como el Consejo de Europa, 
la ALECSO y la ISESCO. Estos contactos 
facilitarían la conversación acerca de quién 
apoyará a través de su red existente, tanto como 
sea posible, la distribución de costos. Dado que 
las competencias interculturales tienen valor 
para cada organización internacional, para cada 
país y para cada ciudad, no debe ser imposible 
obtener la financiación necesaria. La cooperación 
interinstitucional debería incluir tanto al sector 
empresarial como a los medios de comunicación. 
En este sentido, se debe mencionar la campaña 
anual internacional “Hacer una cosa por la 
diversidad y la Inclusión”, lanzada junto a la 
Alianza de Civilizaciones (AoC) con ocasión 
del Día Mundial de las Naciones Unidas para la 

Diversidad Cultural, el Diálogo y el Desarrollo, 
el 21 de mayo. De hecho, apunta a construir una 
comunidad mundial comprometida con apoyar 
la diversidad con gestos concretos de la vida 
cotidiana, combatiendo así la polarización y los 
estereotipos.

›› Promover las competencias interculturales en el 
marco del Programa de Acción de la UNESCO 
para una Cultura de Paz y No-violencia. El 
programa tiene como objetivo repensar las 
estrategias y modalidades operativas para 
aprovechar los beneficios de la diversidad 
cultural, respetando los derechos humanos, a la 
vez que se provee a las sociedades y los individuos 
con habilidades y herramientas necesarias 
para vivir en armonía. Estas estrategias y 
modalidades se adaptan a las exigencias de una 
era de transformaciones sociales marcadas por 
la fluidez, la complejidad, la incertidumbre, que 
pide nuevas articulaciones entre la diversidad 
cultural y los valores universales.

›› Ampliar la lista de profesiones que reconozcan la 
necesidad de las competencias interculturales y 
que estén dispuestas a modificar adecuadamente 
la formación de los profesionales. Por ejemplo, 
los profesionales de la salud discuten no sólo 
la necesidad de la competencia cultural, sino 
también de la “humildad cultural” cuando 
trabajan con pacientes de diferentes culturas 

40



-Competencias interculturales

(Tervalon y Murray-García, 1998). Los 
trabajadores del desarrollo comunitario han 
aplicado el mismo concepto a su propio contexto 
(Ross, 2010). El énfasis en la humildad cultural 
está diseñado no sólo para enfatizar en la 
continua naturaleza de adquirir aptitud en las 
competencias interculturales y en el compromiso 
con la autoreflexión y autocrítica, sino también 
para reducir deliberadamente, en la medida de 
lo posible, las diferencias de poder entre los 
participantes. Un programa particularmente 
innovador, Experiencias Interprofesionales, ofrecido 
en colaboración entre el Centro de Estudios y 
Documentación Internacional de Barcelona 
y el Instituto Internacional de la Universidad 
de las Naciones Unidas para la Alianza de 
Civilizaciones reúne a profesionales de diversos 
ámbitos. El ejemplo más reciente es el encuentro 
entre la UE y el Magreb que reunió a jueces con 
periodistas de Italia, España, Francia, Túnez, 
Argelia y Marruecos. Según la organizadora, 
Yolanda Onghena:

los participantes exploraron la dimensión política de 
la relación entre la información y la comunicación. 
También discutieron las condiciones de aceptación 
y negociación y la regulación de las esferas de 
responsabilidad en diferentes sociedades de 
periodistas (quienes desempeñan una triple función 
como proveedores de información, divulgadores 
y críticos) y jueces (expertos en la garantía de la 
ley y en la defensa de los equilibrios esenciales del 
pluralismo político y jurídico).

›› Fortalecer y apoyar a las cátedras UNITWIN/
UNESCO, confiando en su experiencia para 
ayudar a implementar todos los niveles de la 
plataforma operacional y aprovechar los puntos 
fuertes de esta red, con el objetivo de hacer 
buen uso de una red actualmente existente que 
posee conocimientos y conexiones directamente 
relevantes. En este sentido, se debe mencionar el 
desarrollo de un programa sobre el aprendizaje 
basado en el diálogo intercultural en cooperación 
con el Foro Público Mundial “Diálogo de 
Civilizaciones” y la Cátedra de Filosofía en el 
Diálogo de las Culturas de la UNESCO.

›› Crear nuevos centros de excelencia e innovación 
según sea necesario en todas y cada una de las 
áreas discutidas en este informe, aprovechando el 
apoyo de los Institutos de la UNESCO, Escuelas 
Asociadas y Cátedras UNITWIN/UNESCO 
según corresponda. Dichos centros pueden 
servir de vehículo para ampliar el impacto de 
las actividades exitosas y deben establecerse en 
diferentes partes del mundo y no solamente en 
algunas localidades.

Las decisiones legales suelen integrar aspectos culturales 
en una situación, por ejemplo en Colombia, Los tunebos 
-pueblo indígena llamado U’wa en su propia lengua- creen 
que los gemelos deben ser expulsados de la comunidad. 
En 1999, una pareja U’wa pidió al Estado que 
aceptara la custodia temporal de sus gemelos con el fin de 
pedir permiso a las autoridades de su comunidad para 
cambiar la tradición, y así permitir que ellos y los futuros 
padres pudieran conservar a sus hijos. Con el tiempo, la 
comunidad cambió la tradición, pero era importante que 
lo hicieran como resultado de su propia iniciativa, en lugar 
de ser obligados a hacerlo por el Estado. La complejidad 
del caso causó mucha discusión y sirvió como un buen 
ejemplo de la necesidad no sólo de las competencias 
interculturales sino también de las intraculturales.

El Centro Cultural Internacional Caisa en Helsinki, 
resultado del Programa Finlandés de Integración 
de Inmigrantes (Ministerio del Interior, Finlandia, 
1999) tuvo éxito rápidamente tanto en ayudar a los 
inmigrantes recientes a mantener sus propias culturas, 
como en ayudarles a integrarse eficazmente a los grupos 
mayoritarios. Las acciones del programa se centraron en 
la disposición frente a la educación y la creación de un 
espacio físico donde los inmigrantes y las asociaciones de 
inmigrantes pudieran reunirse con representantes de las 
ciudades, representantes de iglesias y otros interesados 
en cuestiones relacionadas con su bienestar. El Centro 
Cultural Internacional de Caisa pudo mejorar la 
imagen pública de los inmigrantes, reduciendo así los 
prejuicios y la discriminación, al mismo tiempo que 
introdujo a los inmigrantes en la sociedad finlandesa. 
Como resultado, Caisa ha crecido sustancialmente en 
los últimos años, acogiendo el Festival de la Canción de 
Eurovisión y otorgando 20 millones de euros en subsidios, 
ambos en 2007 (Joronen, 2003; Timonen, 2007).

41



Competencias interculturales-

VI. CONCLUSIÓN

Muchos de los que fomentan las competencias 
interculturales están llegando a comprender 

que las personas son competentes o incompetentes 
de manera conjunta y que no existe una persona 
que sea competente interculturalmente de forma 
individual. Sólo a través de la construcción conjunta 
de una relación en la que las personas se escuchan 
unas a otras, los individuos pueden demostrar 
sus competencias interculturales. Los costos de 
la incompetencia intercultural son muy elevados, 
incluyendo todos los riesgos del conflicto y la guerra, 
por ello, es vital invertir en actividades necesarias 
para aclarar, enseñar, promover, promulgar y apoyar 
las competencias interculturales. Así como nuestro 
futuro depende de las acciones que se tomen hoy, 
el futuro de la diversidad cultural, respetuosa de 
los derechos humanos en nuestro mundo social 
depende de nuestra capacidad de lograr y demostrar 

competencias interculturales en la actualidad. Los 
individuos no nacen interculturalmente competentes, 
se vuelven competentes a través de la educación y las 
experiencias vitales. La explicación radica entonces 
en la importancia crítica de ofrecer suficientes 
oportunidades de aprendizaje formal y no formal 
de calidad, para que todos puedan adquirir las 
competencias interculturales necesarias para vivir con 
éxito en la complejidad moderna de nuestro mundo 
heterogéneo.

El diálogo intercultural, como proceso de mantener 
conversaciones entre miembros de diferentes grupos 
culturales, por medio del cual los individuos se 
escuchan y aprenden unos de otros, sirve como punto 
de partida esencial. El conocimiento del otro no 
asegura la amistad o la simpatía, pero puede reducir la 
posibilidad de percibir a los «otros» sólo en términos 

42



-Competencias interculturales

de estereotipos amplios e imprecisos. Los numerosos 
y nuevos medios disponibles hoy en día permiten 
la conexión digital entre las personas, en particular 
la comunicación entre los jóvenes, quienes viven 
realmente alejados del mundo; así, los nuevos medios 
de comunicación pueden servir como herramientas 
decisivas, permitiendo que los miembros de diferentes 
horizontes culturales se encuentren virtualmente 
cuando no tienen oportunidad de hacerlo físicamente. 
El hecho de que existan numerosos retos para el 
diálogo intercultural no brinda una razón conveniente 
para renunciar a esas conversaciones, ya que pueden 
desarrollarse competencias interculturales que 
los faciliten. A medida que el mundo se hace más 
pequeño, el estímulo para mejorar las competencias 
interculturales entre todos los miembros de la 
comunidad global crece en proporción. Queda 
planteada la pregunta de cómo la UNESCO y sus 

socios dentro de los gobiernos y la sociedad civil 
pueden “restablecer el equilibrio entre el flujo viral 
y masivo de información y desinformación en el 
mundo de hoy y el desarrollo relativamente pobre 
de las instituciones de comunicación, en el sentido 
de comunidad y humanidad común, permitiendo a 
la población corriente distinguir entre información y 
desinformación, especialmente cuando se representan 
diferentes culturas” (Appadurai, 2012).

El mundo puede estar reduciéndose y las posibilidades 
de diálogo en expansión, no obstante, nuestro 
objetivo final sigue siendo alcanzar la unidad más 
allá de la diversidad como un tapiz de paz donde los 
hilos comunes de solidaridad intelectual y moral nos 
unen. Sin este sentido de propósito común, el tejido 
mismo de la existencia humana se desvanecerá.

43



Competencias interculturales-

Referencias
Akindes, F. (2005). Braiding lives: Raising African-Pacific-Asian children 
in-between homes. In W. Leeds-Hurwitz (Ed.), From generation to gene-
ration: Maintaining cultural identity over time (pp.319-334). Cresskill, 
NJ: Hampton Press.

Appadurai, A. (2012). Contribution to the High-Level Debate organized by 
UNESCO on the occasion of the 21 September, International Day of Peace, 
UN New York, 2012

Appiah, K.A. (2006). Cosmopolitanism: Ethics in a world of strangers. New 
York: W.W. Norton.

Bachnik, J.M., & Quinn, C.J. Jr. (Eds.). (1994). Situated meaning: Inside 
and outside in Japanese self, society, and language. Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Bar-On, D. (2006). Tell your life story: Creating dialogue among Jews and Ger-
mans, Israelis and Palestinians. Budapest: Central European University Press.

Bateson, G. (1979). Mind and nature: A necessary unity. New York: Dutton.

Bauman, Z. (2000). Liquid modernity. Cambridge: Polity Press.

Beacco, J.-C., Byram, M., Cavalli, M., Coste, D., Cuenat, M.E., Goul-
lier, F., & Pantheir, J. (2010). Guide for the development and implemen-
tation of curricula for plurilingual and intercultural education. Council of 
Europe. Available from http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_
Geneva2010.asp

Bird, L. (2009). Rebuilding resilience: The education challenge. Interna-
tional Institute for Educational Planning Newsletter, 27(1), 1-2. Available 
from www.iiep.unesco.org/fi leadmin/user_upload/Information-ser-
vices_Newsletter/pdf/eng/2009/2009_1En.pdf

Blumer, H. (1954). What is wrong with social theory? American Sociolo-
gical Review, 18, 3-10.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Bowen, G.A. (2006). Grounded theory and sensitive concepts. Inter-
national Journal of Qualitative Methods, 5(3), Article 2. Available from 
http://www.ualberta.ca/~iiqm/backissues/5_3/pdf/bowen.pdf

Buck, M., & Hamilton, C. (2011). The Nagoya protocol on access to 
genetic resources and the fair and equitable sharing of benefits arising 
from their utilization to the convention on biological diversity. Review 
of European Community and International Environmental Law, 20 (1), 
47-61.

Byram, M. (1997). Teaching and assessing intercultural communicative 
competence. Clevedon: Multilingual Matters.

Byram, M. (2008). From foreign language education to education for inter-
cultural citizenship: Essays and reflections. Clevedon: Multilingual Matters.

Canale, M., & Swain, M. (1980). Theoretical bases of communicative ap-
proaches to second language teaching and testing. Applied Linguistics, 1, 1-47.

Celce-Murcia, M. (2007). Rethinking the role of communicative com-
petence in language teaching. In A.A. Soler & M.P. Safont. Jorda (Eds.), 
Intercultural language use and language learning (pp. 41-57). Berlin: 
Springer.

Chen, G.-M., & Starosta, W. (1996). Intercultural competence: A syn-
thesis. Communication Yearbook, 19, 353-383.

Cyrulnik, B. (2009). Resilience: How your inner strength can set you free 
from the past (trans. D. Macey). New York: Penguin.

Condon, J., & Yousef, F. (1975). An introduction to intercultural commu-
nication. Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill.

Council of Europe, Directorate of Democratic Citizenship and Partici-
pation. (2013). Developing Intercultural Competence through Education.

Council of Europe. (2012). Intercultural competence for all: Preparation 
for living in a heterogeneous world. Pestalozzi Series No. 2. Strasbourg: 
Council of Europe Publishing.

Council of Europe, Language Policy Division. (2009); Autobiography 
of intercultural encounters: Context, concepts and theories. Available from 
http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/autobiogrweb__EN.asp

Council of Europe Ministers of Foreign Affairs. (2008, May 7). White 
paper on intercultural dialogue: “Living together as equals in dignity.” Avai-
lable from http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_
Paper/WhitePaper_fi nal_revised_EN.pdf

Coulmas, P. (1995). Les citoyens du monde: Histoire du cosmopolitisme. 
Paris: Albin Michel.

de Angulo, J. (1950). Indians in overalls. The Hudson Review, 3(3), 237-
277.

Deardorff , D.K. (Ed.). (2009). The Sage handbook of intercultural compe-
tence. Thousand Oaks, CA: Sage.

Deardorff , D.K. (2011). Promoting understanding and development of 
intercultural dialogue and peace: A comparative analysis and global pers-
pective of regional studies on intercultural competence. Report of the State 
of the Arts and Perspectives on Intercultural Competences and Skills, 
UNESCO.

de Laet, S.J., Dani, A.H., Lorenzo, J.L., & Nunoo, R.B. (Eds.). (1994-
2008). History of humanity (vols. 1-7). London: Routledge and Paris: 
UNESCO.

Dervin, F. (2010). Assessing intercultural competence in language lear-
ning and teaching: A critical review of current efforts. In F. Dervin & E. 
Suomela-Salmi (Eds.), New approaches to assessing language and (inter)
cultural comptences in higher education/Nouvelles approchés de l’évaluation 
des compétences langagières et (inter-) culturelles dans l’enseignement supé-
rieur (pp. 157-174). Bern: Peter Lang.

Dillon, P. (2008). A pedagogy of connection and boundary crossings: 
Methodological and epistemological transactions in working across and 
between disciplines. Innovations in Education & Teaching International, 
45(3), 255-262.

44

http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_Geneva2010.asp
http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/ListDocs_Geneva2010.asp
http://www.iiep.unesco.org/fi
http://www.ualberta.ca/~iiqm/backissues/5_3/pdf/bowen.pdf
http://www.coe.int/t/dg4/linguistic/autobiogrweb__EN.asp
http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_Paper/WhitePaper_fi
http://www.coe.int/t/dg4/intercultural/Source/Pub_White_Paper/WhitePaper_fi


-Competencias interculturales

Dragićević Šešić, M., & Dragojević, S. (2011). State of the art and 
perspectives on intercultural competencies and skills. Report prepared 
for UNESCO Experts Meeting on Intercultural Competences, Paris, 
France, September 21-22, 2011.

Fantini, A.E. (2009). Assessing intercultural competence: Issues and 
tools. In D.K. Deardorff (Ed.), The Sage handbook of intercultural compe-
tence (pp. 456-473). Thousand Oaks, CA: Sage.

Fantini, A., & Tirmizi, A, (2006). Exploring and assessing intercultu-
ral competence.World Learning Publications. Paper 1. Available from 
http://digitalcollections.sit.edu/worldlearning_publications/1

Federici, S., & Reggiani, A.M. (2005). Comics interculturales: Las histo-
rietas como expresión del mundo Africano. Portularia, 5(2), 77-88.

Frye, N. (1957). Anatomy of criticism: Four essays. Princeton, NJ: Prince-
ton University Press.

Galanes, G., & Leeds-Hurwitz, W. (Eds.). (2009). Socially constructing 
communication. Cresskill, NJ: Hampton Press.

Gieryn, T.F. (1983). Boundary-work and the demarcation of science 
from non-science: Strains and interests in professional ideologies of 
scientists. American Sociological Review, 48(6), 781-95.

Greene, S. (2004). Indigenous people incorporate? Culture in politics, 
culture as property in pharmaceutical bioprospecting. Current Anthropo-
logy, 45(2), 211-237.

Grimson, A. (2011). State of the art and perspectives on intercultural 
competences and skills in Latin America. Report prepared for UNESCO 
Experts Meeting on Intercultural Competences, Paris, France, September 
21-22, 2011.

Guilherme, M. (2000). Intercultural competence. In M. Byram (Ed.), 
Routledge encyclopedia of language teaching and learning (pp. 297-299). 
London: Routledge.

Guilherme, M., Keating, & Hoppe, D. (2010). Intercultural responsi-
bility: Power and ethics in intercultural dialogue and interaction. In M. 
Guilherme, E. Glaser & M.C. Mendez-Garcia (Eds.), The intercultural 
dynamics of multicultural working (pp. 77- 94). Bristol: Multilingual 
Matters.

Gumperz, J.J. (1992). Contextualization and understanding. In A. Du-
ranti & C. Goodwin (Eds.), Rethinking context: Language as an interactive 
phenomenon (pp. 229-252). Cambridge University Press.

Halstead, J.M. (2007). Multicultural metaphors. Education in the Era of 
Globalization, 16, 147-160.

Hannerz, U. (1996). Transnational connections: Culture, people, places. 
London: Routledge.

Hecht, M.L. (1993). 2002 – A research odyssey: Toward the develop-
ment of a communication theory of identity. Communication Mono-
graphs, 60, 76-82.

Hempel, C. (1965). Aspects of scientific explanation and other essays in the 
philosophy of science. New York: Free Press.

Holmes, P. (2009). Intercultural competence: Asia-Pacific Region: Concepts, 
methods, and tools for intercultural competence and mediation. Report for 
the State of the Arts and Perspectives on Intercultural Competences and 
Skills, UNESCO.

Holmes, P. (2011, 1-3 September). Beyond intercultural competence: 
Intercultural dialogue and responsibility. Keynote presentation, Across 
Languages and Cultures, Ca’ Foscari University of Venice, Italy.

Hymes, D.H. (1967). Models of the interaction of language and social 
setting. Journal of Social Issues, 23(2), 8-38.

Hymes, D.H. (1972). On communicative competence. In J.B. Pride & 
J. Holmes (Eds.), Sociolinguistics (pp. 269-293). Baltimore, MD: Pen-
guin.

Hymes, D.H. (1984). Vers la compétence de communication. Paris: Hatier.

Illich, I. (1973). Tools for conviviality. New York: Harper and Row. Avai-
lable from https://clevercycles.com/tools_for_conviviality/

Joronen, T. (2003). City of Helsinki’s policy for the integration of immi-
grants: Caisa International Culture Centre in Helsinki. City of Helsinki 
Urban Facts/Research Series, 1. Available from http://www.eukn.org/fi 
nland/themes/Urban_Policy/Social_inclusion_and_integration/Integra-
tion_of_social_groups/Ethnic_minorities/caisa_1321.html

Kutz, S., Wegner, D., & Bar-On, D. (2000). Bridging the gap: Storytelling 
as a way to work through political and collective hostilities. Hamburg: 
Körber-Stiftung.

Lahire, B. (2012). Monde pluriel: Penser l’unité des sciences sociales. Paris: 
Le Seuil.

Leeds-Hurwitz, W. (1989). Communication in everyday life: A social 
interpretation. Norwood, NJ: Ablex.

Luhmann, N. (1990). The improbability of communication. In Essays on 
self-reference (pp. 86-98). New York: Columbia University Press.

Makino, S. (2002). Uchi and soto as cultural and linguistic metaphors. 
In R.T. Donahue (Ed.), Exploring Japaneseness: On Japanese enactments of 
culture and consciousness (pp. 29-64). Westport, CT: Ablex.

Miike, Y. (2003). Beyond Eurocentrism in the intercultural field: 
Searching for an Asiacentric paradigm. In W. Starosta & G.-M. Chen 
(Eds.), Ferment in the intercultural field: Axiology/value/praxis (pp. 243-
276). Thousand Oaks, CA: Sage.

Ministry of the Interior, Finland. (1999). Act on the integration of immi-
grants and reception of asylum seekers. Available from http://www.fi nlex.fi 
/en/laki/kaannokset/1999/en19990493.pdf

Open Society Institute (OSI). (2005). The Croatian National Programme 
for the Roma: An example of gender inequality? Available from http://www.
unhcr.org/refworld/docid/467264682.html

Orbe, M.P. (1998). Constructing co-cultural theory: An explication of 
culture, power, and communication. Thousand Oaks, CA: Sage.

Papastergiadis, N. (2006). Spatial aesthetics: Art, place and the everyday. 
London: Rivers Oram Press.

45

http://digitalcollections.sit.edu/worldlearning_publications/1
https://clevercycles.com/tools_for_conviviality
http://www.eukn.org/fi
http://www.fi
http://www.unhcr.org/refworld/docid/467264682.html
http://www.unhcr.org/refworld/docid/467264682.html


Competencias interculturales-

Pearce, W.B. (1989). Communication and the human condition. Carbon-
dale, IL: Southern Illinois University Press.

Pearce, W.B., & Littlejohn, S.W. (1997). Moral conflict: When social 
worlds collide. Thousand Oaks, CA: Sage.

Pearce, W.B., & Pearce, K.A. (2004). Taking a communication perspec-
tive on dialogue. In R. Anderson, L.A. Baxter & K.N. Cissna (Eds.), 
Dialogue: Theorizing difference in communication studies (pp. 39-56). Th 
ousand Oaks, CA: Sage.

Penman, R. (2000). Reconstructing communicating: Looking to a future. 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.

Postlethwaite, K. (2007). Boundary crossings in research: Towards a 
cultural understanding of the research project ‘Transforming Learning 
Cultures in Further Education’. Educational Review, 59(4), 483-499.

Ross, L. (2010). Notes from the field: Learning cultural humility 
through critical incidents and central challenges in community based 
participatory research. Journal of Community Practice, 18, 315-335.

Sánchez de Guzmán, M.E. (2006). Entre el juez Salomón y el dios Sira. 
Decisiones interculturales e interés superior del niño. Universiteit van Ams-
terdam, Faculteit der Rechtsgeleerdheid: Doctoral dissertation. Available 
from http://dare.uva.nl/record/171867

Schissler, H. (2009). Navigating a globalizing world: Thoughts on 
textbook analysis, teaching, and learning. Th e Journal of Educational 
Media, Memory, and Society, 1(1), 203-26.

Sigsgaard, M. (Ed.). (2011). On the road to resilience: Capacity develop-
ment with the Ministry of Education in Afghanistan. Paris: UNESCO.

Silverstein, M. (1976). Shifters, linguistic categories, and cultural des-
cription. In K.H. Basso & H.A. Selby (Eds.), Meaning and anthropology 
(pp. 11-55). New York: Harper and Row. Spano, S. (2001). Public 
dialogue and participatory democracy: The Cupertino community project. 
Cresskill, NJ: Hampton Press.

Spano, S. (2001). Public dialogue and participatory democracy: The Cuper-
tino community project. Cresskill, NJ: Hampton Press.

Star, S.L., & Griesemer, J.R. (1989). Institutional ecology, “translations” 
and boundary objects: Amateurs and professionals in Berkley’s Museum 
of Vertebrate zoology, 1907-1939. Social Studies of Science, 19, 387-420.

Steier, F. (Ed.). (1991). Research and reflexivity. London: Sage.

Steyn, M. (2009). Intercultural competences in Southern Africa: The 
African philosophy of Ubuntu. Report for the State of the Arts and 
Perspectives on Intercultural Competences and Skills, UNESCO.

Tervalon, M., & Murray-Garcia, J. (1998). Cultural humility versus 
cultural competence: A critical distinction in defining physician training 
outcomes in multicultural education. Journal of Health Care For The Poor 
And Underserved, 9 (2), 117-125.

Timonen, P. (2007). Review by the Cultural Director. Available from 
http://www.hel.fi /wps/portal/Kulttuurikeskus_en/Kulke_Toimin-
takertomus_2007_en?WCM_GLOBAL_CONTEXT=/kulke/en/An-
nual+Report+2007/Review+by+the+Cultural+Director

Todorov, T. (1987). Le croisement des cultures. Communications, 43, 
5-24.

Trompette, P., & Vinck, D. (2009b). Retour sur la notion d’objet-
frontiere. Revue d’anthropologie des connaissances, 3 ( 1), 5-27.

UNESCO. (1996). Learning: The treasure within. Paris: UNESCO, Task 
Force on Education for the Twenty-first Century. Available from http://
www.unesco.org/delors/

UNESCO. (1982). Mexico City declaration on cultural policies. Pa-
ris: UNESCO. Available from http://portal.unesco.org/culture/en/fi 
les/12762/11295421661mexico_en.pdf/mexico_en.pdf

UNESCO. (2001, 3 November). Universal declaration on cultural 
diversity. Available from http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_
ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html

UNESCO. (2002). Cultural Diversity Series No. 1: UNESCO Universal 
declaration on cultural diversity. Paris: UNESCO. Available from unes-
doc.unesco.org/images/0012/001271/127162e.pdf

UNESCO. (2005). Convention on the protection and promotion of the 
diversity of cultural expression. Paris: UNESCO. Available from unesdoc.
unesco.org/images/0014/001495/149502e.pdf

UNESCO. (2006a). Strategy on human rights. Paris: UNESCO. Avai-
lable from unesdoc.unesco.org/images/0014/001457/145734e.pdf

UNESCO. (2006b). Guidelines on intercultural education. Paris: 
UNESCO, Section of Education for Peace and Human Rights, Division 
of Education for Peace and Sustainable Development, Education Sector. 
Available from unesdoc.unesco.org/images/0014/001478/147878e.pdf

UNESCO. (2009). World Report No. 2: Investing in cultural diversity and 
intercultural dialogue. Paris: UNESCO. Available from www.unesco.org/
en/world-reports/cultural-diversity

UNESCO. (2011a). 36C/5 Addendum: Draft resolution 2012-
2013. Paris: UNESCO. Available from unesdoc.unesco.org/
images/0021/002108/210832e.pdf

UNESCO. (2011b). The Cultural Diversity Programming Lens: A prac-
tical tool to integrate culture in development – Pedagogical guide. Paris: 
UNESCO. Available from http://www.unesco.org/new/en/culture/the-
mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens/

UNESCO. (2012). UNESCO’s programme of action: Culture of peace and 
non-violence; A vision in action. Available from http://unesdoc.unesco.
org/images/0021/002177/217786e.pdf

United Nations. (1948). Universal declaration of human rights. Geneva: 
United Nations. Available from http://www.un.org/en/documents/udhr/

United Nations. (2001). Human rights: A basic handbook for UN staff . 
Geneva: United Nations, Offi ce of the High Commissioner for Human 
Rights, United Nations Staff College Project. Available from www.ohchr.
org/Documents/Publications/HRhandbooken.pdf

Youssef, M. (2011). State of the art and perspectives on intercultural competences 
and skills in Arab cultures. Report prepared for UNESCO Experts Meeting 
on Intercultural Competences, Paris, France, September 21-22, 2011.

46

http://dare.uva.nl/record/171867
http://www.hel.fi
http://www.unesco.org/delors
http://www.unesco.org/delors
http://portal.unesco.org/culture/en/fi
http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html
http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13179&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html
http://www.unesco.org/en/world-reports/cultural-diversity
http://www.unesco.org/en/world-reports/cultural-diversity
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://www.unesco.org/new/en/culture/the�mes/culture-and-development/the-cultural-diversitylens
http://unesdoc.unesco.org/images/0021/002177/217786e.pdf
http://unesdoc.unesco.org/images/0021/002177/217786e.pdf
http://www.un.org/en/documents/udhr
http://www.ohchr.org/Documents/Publications/HRhandbooken.pdf
http://www.ohchr.org/Documents/Publications/HRhandbooken.pdf
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000191978_spa


-Competencias interculturales

Barrantes, Hanna (BY-NC-SA)

Begreen www.pixabay.com

Bertolino, Tony (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Choudhary, Avnish (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Christina, Sharon (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Falla, Elias www.pixabay.com

Ginsbrook, Anthony (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Gupta, Pavan (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Herney www.pixabay.com

Hershey, Peter (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Iván (BY-NC-SA) Disponible en www.pexels.com 

Mccullough riley (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Rychetsk, Raphael (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Smokrovic, Boris (BY-NC-SA) Disponible en www.unsplash.com

Agradecimientos
Este documento fue bosquejado por Wendy Leeds-Hurwitz, directora del Centro para el Diálogo Intercultural, 
bajo la coordinación de Katérina Stenou — directora de la Plataforma Intersectorial para una Cultura de 
Paz y no Violencia, Departamento de Acción Estratégica—, como una síntesis y ampliación sobre los 
numerosos documentos elaborados especialmente para la discusión sostenida en el encuentro de expertos 
sobre competencias interculturales en París (Francia) el 21 y 22 de octubre de 2011. El presente informe se 
redactó a partir de distintas fuentes: a) cinco reportes regionales a cargo de Dragićević Šešić & Dragojević 
(2011), Grimson (2011), Holmes (2009), Steyn (2009), and Youssef (2011); b) una síntesis de ellos escrita por 
Deardoff (2011); y c) las estimulantes discusiones durante la reunión de expertos. Además de la mayoría de 
Cátedras Unesco sobre diálogo interreligioso para la comprensión intercultural, vinculadas a la discusión el 
22 de octubre de 2011.

Créditos de las fotografías:

47

http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.pixabay.com
http://www.unsplash.com
http://www.pexels.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.com
http://www.unsplash.comAgradecimientos
http://www.unsplash.comAgradecimientos


¿Qué son las competencias interculturales y por qué son 
necesarias en este mundo globalizado que integra cada 

vez más a gente de diferentes contextos? ¿Qué lugar ocupan las 
competencias interculturales —y qué rol deben jugar— en la 
configuración de este nuevo panorama? La globalización reduce el 
mundo, poniendo en contacto, como nunca antes, a un rango más 
amplio de culturas. La diversidad cultural y el contacto intercultural 
han empezado a ser hechos de la vida moderna, y las competencias 
interculturales han empezado a ser una respuesta necesaria. Si 
entendemos la diversidad cultural como una fuente (del modo en 
que la diversidad sirve como fuente), debemos aprender a lidiar con 
las implicaciones: usar la diversidad como la fuente que puede ser. 
El desarrollo de competencias interculturales facilita las relaciones 
e interacciones entre personas de varios orígenes y culturas, así 
como dentro de grupos heterogéneos, si comprendemos que todos 
necesitamos aprender a vivir juntos en paz.

Una vez se acepta su necesidad y se consideran como urgentes 
las competencias interculturales, empieza a ser esencial 

desarrollar un amplio rango de conceptos y definiciones teóricas que 
reconozcan las múltiples comprensiones, considerando la existencia 
de la pluralidad de lenguas, religiones, historias e identidades. La 
confianza mutua y el intercambio de experiencias y valores similares 
y diferentes, así como la imbricación de las vidas, sirven como puntos 
de inicio para el desarrollo de estas definiciones comunes y para 
crear un nuevo espacio de interacciones. Primero, este documento 
expone conceptos clave para alimentar el debate sobre competencias 
culturales. Luego, un plan operativo para orientar el debate a la 
acción demostrando que, como resultado de la globalización, 
hoy todos necesitamos competencias interculturales, y que tales 
esfuerzos deben hacerse de tal manera que garanticen su desarrollo.

“Tenemos que promover una visión positiva de la diversidad cultural y 
fomentar la alfabetización cultural a través del aprendizaje, los intercambios 

y el diálogo. Estos son esenciales para luchar contra la discriminación, 
los prejuicios y el extremismo. La diversidad y la alfabetización culturales 

son fuerzas esenciales para la renovación de nuestras sociedades.”

Irina Bokova, directora general de la UNESCO


	Sans titre



